

في نظر أهل السنّة والجماعة

ر تألیف

الشيخ مهدي فقيه الايماني

ترجمة السيد محمد رضا المُهري

مؤسسة المعارف الاسلاميّة

فقیه ایمانی ، مهدی

اصالة المهدوية في الاسلام في نظر أهل السنة والجماعة / تأليف مهدى فقيه الايماني؛ ترجمه محمد رضا المهري ـ قم : مؤسسة المعارف الاسلاميه ، ١٣٧٨ . ١٤٨ ص ـ (بنياد معارف اسلامى؛ ٩٤)

ISBN: 964 - 6289 - 62 - 2

فبرستنويسي بر اساس اطلاعات فيها .

عنوان اصلی : اصالت مهدویت در اسلام از دیدگاه اهل تسنن .عربی .

کتابنامه به صورت زیر نویس .

۱ . مهدویت ۲ . احادیث لهل سنت . ۳ . محمد بن حسن (عج) . امام دوازدهم ، ۲۵۶ ق . الف . مهری ، محمد رضا ، ۱۳۳۶ ـ مترجم ، ب . بـــــــنیاد معارف اسلامی ج . عنوان ،

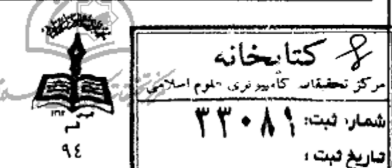
۶۰۶۳ الف Y ف / BP ۲۲٤ / ٤

ነሞሃል

۱۱۲۸ کتابخانه ملی ایران

۲۹۷ / ۲۹۷ ع ت / الف ۲۹۶ ف

۶۹۹۶\_ ۲۸ م



## موية اللتاب :

| : اصالة المهدوية في الاسلام . | إسم الكتاب |
|-------------------------------|------------|
| مهدي الفقية الايماني .        | تأليف:     |
| محمد رضا النهري .             |            |
| مؤسّسة المعارف الإسلاميّة .   | نشر:       |
| الأولى ١٤٢٠ هـ. ق .           | الطبعة:    |
| پاسدار اسلام .                |            |
|                               |            |
| 978_7749_77_7                 | شابک       |
| 964 - 6289 - 62 - 2           | ISBN       |





,

#### مقدّمة الناشر

## DE MINISTER

صحت عند جميع الفرق الاسلامية كثير من الأحاديث الشريفة المروية عن سيد الرسل محمد على التي تصرّح بحتمية ظهور المهدي الموعود من أهل البيت النبوي في آخر الزمان ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما مُلئت ظلماً وجوراً ، بل قد صرّح عدد كبير من علماء المسلمين من مختلف مذاهبهم بتواتر هذه الأحاديث وألف بعضهم دراسات علمية في إثبات تواترها(۱) ، ولذلك أفتى علماء المذاهب المختلفة بوجوب قتل منكر ظهور المهدي الموعود أو تأديبه بشدة حتى يرجع عن قوله ، فقد نقل المتقي الهندي مؤلف كتاب كنز العمال في كتابه البرهان على علامات مهدي آخر الزمان (ص ١٧٨ – ١٨٣) فتاوي أربعة من علماء المذاهب الاسلامية المختلفة في عصره بهذا الشأن ، وهم : ابن حجر الهيثمي الشافعي ، وأحمد أبو السرور ابن الصباغ الحنفي ، والشيخ محمد الخطابي المالكي ، والشيخ يحيى بن محمد الحنبلي ، وقد صرّحوا فيها بتواتر أحاديث المهدي وأنّ منكرها «بجب ضربه وتأديبه وإهانته حتى يرجع إلى الحقّ راغماً وإلّا فيهار دمه» .

 <sup>(</sup>١) وقد أصدرت مؤسّسة المعارف الاسلاميّة في قم موسوعة ضخمة من خمس مجلّدات بمعنوان «معجم أحاديث الإمام المهدي ط學»، جمعت فيها الكثير من هذه الأحاديث المروية في الكتب المعتبرة عند الفرق الاسلامية.

أمّا عند أتباع أهل البيت هي فهو أمر قطعي والإيمان بحتمية ظهور المهدي من ضروريات المذهب التي لا يجوز إنكارها باعتبار أنّ الإمامة من أصول المذهب حسب عقيدة الشيعة والإيمان بالمهدي الموعود ـ باعتباره الإمام الثاني عشر من خلفاء رسول الله وأوصيائه ـ من ضروريات الاعتقاد بالإمامة وقد أقاموا عليه الكثير من الأدلّة من آيات القرآن ومن صحاح الأحاديث النبوية.

بل إن الإيمان بالمصلح المنتظر الذي يظهر في آخر الزمان يُعدّ من العقائد المشتركة بين مختلف الأديان السماوية ، فقد بشرت بظهوره جميعاً وإن اختلفت في تحديد هويته .

والكتاب الذي بين يديك هو محاولة جادة لتثبيت هذه العقيدة في نفوس المسلمين بعد أن كثرت المحاولات للنيل من أصالتها وقدسيتها ، حيث حاول مؤلفه سماحة العلامة الحجّة الشيخ محمد مهدي الفقيه إيماني الاصفهاني حفظه الله تعالى تثبيت أصالة المهدوية في العقيدة الاسلامية ، معتمداً على أهم مصادر وكتب أهل السنّة والتي صدرت في فترات تاريخية مختلفة .

ومؤسسة المعارف الاسلامية إذ تشكر الجهود التي بذلها الاستاذ السيد محمد رضا المُهري في ترجمته لهذا الأثر وارجاعه إلى العربية، كذلك تشكر الفاضلين محمود البدري وفارس حسون كريم لجهودهما المشكورة في مراجعة واخراج هذا الكتاب.

وأخيراً نبتهل إلى الله العلي القدير أن يجعلنا من أنصاره وأعوانه والمستشهدين بين يديه.

وآخر دعوانا ان الحمدلله ربّ العالمين

# أوّل من طرح قضيّة المهدي المنتظر ﷺ في الاسلام

إذا استعرضنا مصادر الحديث والتاريخ والعقيدة والتنفسير لدى الشيعة والسنّة، توصّلنا إلى هذه الحقيقة: أنّ الرسول الأكرم اللّه كان أوّل من طرح موضوع المهديّ المنتظر ونهضته العالمية وشرح بدقة خصائص أسرته وآبائه وأجداده بحيث لم يبق مجالاً لمدّعي المهدويّة الكذّابين أن يقتنوا لقب «المهديّ المنتظر».

نعم، لقد بنى الرسول المنتقلة دعائم المهدوية على أساس الوحي الإلهي، باعتبارها واحدة كغيرها من الشؤون الاسلامية المصيرية وأورد سلسلة من علائم الظهور والمعيزات المكانية والتاريخية لنهضته، منبها المسلمين إلى الوقت المناسب لانتظاره والاستعداد لنهضة «الامام المهدي الحقيقي» ومحذرا إيّاهم من الانخداع للمهديين المزيّقين والدجّالين والمدّعين المهدوية طلبا للرئاسة، وأن لا يقيموا وزنا للأباطيل والخزعبلات الّتي تخلط الحقائق الدينية بأفكار المنحرفين والمستشرقين اليهود والمسيحيّين.

وعلى هذا \_وكما أشرنا إليه \_ فـالناظر فــي أمّــهات المــراجــع الروائسية

والتفسيرية والكلامية والتاريخية لكل من المذاهب الشيعية والسنيّة يعلم دون شك أنّه بعد أن طرح رسول الله ﷺ المسائل المتعلّقة بمعرفة الله ومعرفة النبيّ وبنى أسس الامامة والخلافة من بعده، فإنّ أهمّ موضوع عقائديّ أخلاقي عمليّ ركّز عليه الرسول ﷺ إنّما كان موضوع المهديّ المنتظر والحديث عن أيّام ولادته وطفولته، ثم غيبته الصغرى وبعدها الغيبة الكبرى الّتي تنتهي إلى ظهوره ونهضته العالمية، وبعد ذلك كيفيّة حكومته.

وهكذا نجد ان ما يتعلق بالمهدي الموعود المنتظر إنّما يشغل جانباً هامّاً لا ينكر من أحاديث الرسول وأقـواله، إضافةً إلى ما تستضمّنه المـصادر الجـمّة والمآخذ الروائية والتاريخية والعقائدية العديدة حيث خصّ كلّ منها فصلاً خاصًا بأحاديث «المهدى المنتظر».

فهناك ما يربو على مائة وحمسين كتاباً ورسالةً بأحجام مختلفة وأساليب متنوعة، يذكر كلّ منها العشرات والمئات من الأحاديث المرويّة عن رسول الله الله الله في شأن الامام المهديّ المنتظر وحياته وعائلته، وسيمائه وملامحه، وكذلك منزلة إمامته. كلّ هذه الكتب خطّها العلماء والمفكّرون وأساتذة الجامعات من أهل السنّة وقد تمّ طبع ونشر العديد منها، وسنعرض قائمةً بأسامي هؤلاء، ولمزيد الاطّلاع يمكن الرجوع إلى الكتب المذكورة في الهامش (۱).

<sup>(</sup>١) ١- «مهدى منتظر رابشناسيد» لكاتب هذه المقالة مهدي الفقيد الإيماني ـط ١٣٨٤ هـ أصفهان . حيث يذكر أسماء وخصائص ما يقارب أربعما ثة كتاب ورسالة مخطوطة أو مطبوعة في شأن الامام المهدى ﷺ .

٢ـ«كتابنامة إمام مهدي»،مجلة ينشر هاأحدمسا جدطهران (صندوق البريد ٢٢٢٣ طهران) تعرّف

بناء على ذلك، نستنتج ان الاعتقاد \_بصورة عامة \_بالمهدوية في الاسلام من جهة والاعتقاد بإمامة الامام المهدي الموعود المنتظر وبخلافته ونهضته العالمية، وإقامة العدالة، وتوطيد الأمن الاجتماعي، وتوفير الحياة الكريمة للجميع على يديه، من جهة أخرى، إنما يعتبر من العقائد الاسلامية الصحيحة والمتفق عليها بين السنة والشيعة.

وعليه فابتداءً من النصف الثاني من القرن الشالث الهجريّ (أي خمس سنوات قبل ولادة الامام المهديّ الحجّة بن الحسن وإلى يومنا هذا حيث نعيش العقد الثاني من القرن الخامس عشر، تمّ تأليف و ترجمة ما يزيد على ألفي كتاب أو رسالة أو مقالة طويلة تعادل كتاباً أو رسالةً، وذلك باللغة العربيّة والفارسيّة والأردو والتركية الاسطنبولية والتايلنديّة والإنجليزية والفرنسية والروسية وسائر اللغات التي ينطق بها المسلمون، وقد كتبها مجموعة من العلماء والمفكّرين الشيعة والسنّة. وبناءً على ما تشير إليه الكتب المذكورة آنفاً، فقد تمّ طبع ونشر ما يزيد على نصف هذه الكتب، طبع بعضها أكثر من مرّة.

فلم يبق إذن أيّ مجال للمدّعين المهدويّة أو البابية كـذباً أن يـطرحـوا

٣٥٥ كتاباً يختصّ أو يتعلَّق ضمنيّاً بالمهديّ المنتظر وبالأمور المرتبطة به.

٣-«درجستجوى قائم» يشمل أسماء ١٨٥٠ كتاباً منها ٢٩ ٤ كتاباً خاصاً بالموضوع والباقي يشير ضمنياً إلى البحوث والتحقيقات الكلامية والروائية والتاريخية وغيرها في شأن بقية الله الأعظم المهدي الموعود. ألف هذا الكتاب السيد مجيد الطباطبائي و تم طبعه ونشره سنة ١٣٧٠ هجرية شمسية باسم مسجد جمكران في قم.

٤ ـ وأوفى من كلّ ذلك «كتابنامة حضرت مهدي ﷺ » للعلّامة على أكبر مهدي پور ـ في مجلّدين يذكر فيه أسماء ٢٦٠ كتاباً خاصّاً في الامام المهديّ ، ويشرح عن كلّ منها ما يختصّ بطبع الكتاب ، ولغته وموضوعه ، طبع هذا الكتاب بأحسن صورة وتمّ نشره ليكون دليلاً للمحقّقين والمؤلّفين .

أنفسهم في الساحة، ولم يسمح للمشكّكين والمحتالين أن يلقوا الشكوك في أساس المهدويّة في الاسلام، أو في الأحاديث المتّفق عليها بين الشيعة والسنّة في شأن المهديّ الموعود الحجّة بن الحسن العسكريّ الله ولم يفتح الباب أمام المستشرقين الغربيّين أو المستغربين الشرقيّين أن يخلطوا الأمور الدينيّة والحقائق الاسلامية بالخيالات والأباطيل.

ولكن \_وبكلّ أسف \_نلاحظ أنّ بعض الأشخاص مـمّن لا يستمي إلى الغرب، ولا يعتبر مستشرقاً يهوديّاً أو مسيحياً، ولا مسلماً جاهلاً بـمباديء الدين، أو غير مطَّلع على المصادر الاسلامية الأصيلة الشيعية منها والسنِّيَّة، بــل إنَّه مسلمٌ يحمل لقب البروفيسور أو أستاذ الجامعة ويشغل منصب رئـاسة كـلَّية الشريعة والعقائد في مدينة استانبول الاسلامية، إضافة إلى أنّ بـين يـديه آلاف الكتب المخطوطة والمطبوعة في شؤون العقائد والحديث والتاريخ لدى الشيعة والسنَّة والموجودة في المكتبات العديدة الضخمة في تركياً، مثل هذا الشخص ــ وبناءً على عدم اهتمامه بالأمور الدينية والحقائق الاسلامية، أو بــالأحرى مــن أجل اتّباع سيرة المستشرقين اليهود والمسيحيّين البعيدين كلّ البعد عن الشريعة الاسلامية والمعادين للاسلام أشدّ العداء نجده يواجه الأحاديث المسرويّة فسي شأن الامام المهديّ مع ما لها من العمق وما تمتاز به من أعلى درجات الاعتبار والصحّة، فيدّعي أنّها أضعف ما يمكن أن تكون كميةً وكيفيةً، ويـقابل العـقيدة بالمهديّ الموعود في الاسلام بالسخرية والانكار ويمعتبرها نــابعةً مــن أفكــار اليهود والنصاري، أو انّها قد ظهرت نتيجة الضغوط السياسية التي تحمّلتها الشيعة خلال القرون الأولى للاسلام، مثل قضيّة كربلاء واستشهاد الامام الحسمين ﷺ، حيث يرى انّ موضوع المهديّ المنتظر قد اختلقته الشيعة ونشرته بسبب تــلك

الحوادث.

نعم، فقبل أن يظهر في الساحة عدد من المستشرقين اليهود والمسيحيّين المحتالين أمثال:

دونالدسن داويت، مـؤلّف «عـقيدة الشـيعة» بـاللغة الإنـجليزية، وقـد انتشرت الترجمة العربية لكتابه في مصر والعـراق، ومـن أجــل الاطّــلاع عــلى أكاذيبه يمكن مراجعة كتاب الغدير للعلّامة الأميني ج٣ص٣٠٠ ـ٣٢٣.

\_ولهوسن مؤلّف «الخوارج والشيعة».

\_فان فلوتن (١٨٦٦ \_١٩٠٣ م) مستشرق هـولندي ومـؤلّف «السـيادة العربية والشيعية والإسرائيليّات في عهدٍ بني أُميّة».

\_كــولدزيهر اليــهوديّ (١٩٨٠ - ١٩٢٧ م) مســتشرق فــرنسي ومــؤلّف «العقيدة والشريعة في الاسلام»،

\_كارل بروكلمان (١٨٦٨ \_ ١٩٥٦ م) مستشرق ألماني ومـؤلّف «تــاريخ الشعوب الاسلامية».

لويس ماسينيون (١٨٨٣ ـ ١٩٦٢ م) مستشرق فـرنسي ومـؤلّف عـدّة كتب من قبيل المذكورة أعلاه.

حيث إنّ بعدهم عن الاسلام من كلّ جهة جعلهم ينكرون ويكذّبون قضيّة المصلح العالمي في الاسلام أي المهديّ المنتظر على \_ والأحاديث المرويّة في شؤون حياته وإمامته \_ شأنها شأن غيرها من الحقائق الاسلامية، ويسخرون منها باعتبارها خلطاً لا فائدة منه.

وكذلك فقبل أن يأتي عددٌ من المستغربين المتلبّسين بالاسلام ممّن لا يبالون بمبادىء الدين ولا بسنّة الرسول ﷺ والبعيدين عن معرفة الحديث الشريف، أمثال:

ــفريد وجدي المصري (١٢٩٢ ــ ١٣٧٣) مؤلّف «دائــرة مـعارف القــرن العشرين».

ــ سعد محمد حسن المصري تلميذ أحــمد أمـين وكــاتب «المــهدية فــي الاسلام منذ أقدم العصور حتى اليوم».

- أبو زهرة المصري من علماء الجامع الأزهر بمصر، وله «الامام زيد» و«الامام الصادق».

\_الدكتور أحمد محمد على، مؤلّف «دراسة عن الفرق في تاريخ المسلمين».

\_علي حسين السائح الليبي، كاتب مقالة «تراثنا وموازين النقد» والتــي نشرت بمجلّة كلّية الدعوة الاسلامية في ليــبيا، العــدد ١٠ ســنة ١٩٩٣، صــفحة ١٨٥ و ٢٠٠٥.

محمد عبدالكريم عنوم، له رسالة دكتوراه في الفلسفة اسمها «النظرية السياسية المعاصرة للشيعة الامامية الاثنى عشرية».

\_الدكتور سلمان بدور، الذي قدّم على رسالة عنّوم.

\_الشيخ عبدالله بن زيد آل محمود، رئيس الشؤون الديـنية والمـحاكـم الشرعيّة بقطر ومؤلف «لامهديّ ينتظر بعد الرسول سيّد البشر».

\_الشيخ جبهان وله «تبديد الظلام».

وغيرهم آخرون ....

نعم، فقبل هؤلاء جميعاً قام ابن خلدون المعفريي (المستوفّى ٨٠٨) برد الأحاديث المرويّة في شأن المهديّ المنتظر في (ج١ص٥٥٥) من تاريخه مدّعياً أنّها تفقد الاعتبار كمياً وكيفياً، فأصبحت أقواله الزائفة منطلقاً لأكثر المنكرين لقضيّة المهدويّة ونهضة المهديّ المنتظر العالمية من الشرقيّين والغربيّين، فخلطوا الأمور، وأوردوا الأكاذيب، وأنكروا حقائق الاسلام. في حين أنّ ابن خلدون كان مؤرّخاً لا شأن له بالحديث وما يتعلّق به، وليس له حتى الإدلاء برأي في هذا الموضوع، حيث ادّعي أنّ التنبّؤات المرويّة عن الرسول الأكرم عليه في الإمام المهديّ المنتظر وثورته العالمية تنحصر في ٩ رواية مختلقة.

وقبل ثلاثة قرون ونصف قرق قبل ابن خلدون قام ابن حزم الأندلسي الظاهري (المتوفّى ٤٥٦هم) بُرِيَّا لَكَارَ بَسِ أَلَة المهدويّة وإسقاط الاعتبار عن الأحاديث المذكورة في الامام المهديّ، ممّا دعا بعض المنكرين لأمر المهدويّة ولولادة الامام المهديّ أن يتمسّكوا بأقوال ابن حزم لتكذيب موضوع المهدويّة والانحراف عنه.

ولابن حزم كتاب باسم «الفصل في الملل والأهسواء والنمحل» خمصّص قسماً منه بمناقشة موضوع الامام المهديّ المنتظر ﷺ.

والجدير بالذكر انّ من ردّ على هذه الكتب والمقالات المضلّة وفضح خيانة مؤلّفيها لم يكونوا من الشيعة فحسب، بـل قـام عـلماء السـنّة ـ وحـتى قبل الشيعة أيضاً ـ بإثبات المهديّ المنتظر والاحتجاج على صـحّة الأحـاديث المرويّة فيه وقوّتها من وجهة نظر علم الحديث، وكذلك فقد كتبوا ونشروا أدقّ الردود على من خالفها فرفعوا ستار الزيف عن وجه أولئك المؤلفين المذكورين آنفاً، وضربوا عرض الحائط أكاذيبهم وما أنكروه من الحقائق في المهديّ المنتظر الله وقد استطعت أن أجمع عدداً من هذه الردود إذ لم توافيني الفرصة مع قلّة مصادر التحقيق المتوفّرة لديّ من الالمام بها جميعاً، فوجدت من الضروريّ أن أعرض تلك الردود على من يطلب الحقيقة وهي كالتالي:



# ردود العلماء والمفكّرين السنّة على منكري المهديّ المنتظر ﷺ ، ومكذّبي الأحاديث المرويّة فيه

١ \_إبراز الوهم المكنون من كلام ابن خلدون:

لأبي الفيض السيّد أحمد بن محمد بن صديق الغماري الشافعي الأزهري المغربي (المتوفّى ١٣٤٠) \_مطبعة الترقيء دمشق ١٣٤٧.

٢ ــ إبراز الوهم من كلام ابن حزم

لأحمد بن صديق الغماري، المؤلّف السابق ذكره، طبعة ١٣٤٧، مطبعة الترقى، دمشق.

٣\_الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهديّ المنتظر:

للشيخ حمود بن عبدالله التويجري، من أساتذة الجامعة الاسلامية بالمدينة العنورة، ردّ على الشيخ ابن محمود القاضي بقطر، في مجلّدين طبع المجلّد الأوّل في ١٣٩٤ والثاني في ١٣٩٦ في الرياض.

٤ \_ إلى مشيخة الأزهر:

للشيخ عبدالله السبيتي العراقي، ردّاً على «المهدويّة في الاسلام» لسعد محمد حسن، ط ١٣٧٥ هـ، دار الحديث، بغداد.

٥ ـ تحديق النظر في أخبار الامام المنتظر:

للشيخ محمد عبدالعزيز بن مانع (١٣٨٥)، في إثبات أحاديث الاسام المهدى والردّ على أقوال ابن خلدون.

#### ٦ ــ الجزم لفصل ابن حزم:

في الردّ على ابن حزم الذي خصّص من كتابه «الفصل في الملل والأهواء والنحل» قسماً لإنكار وتكذيب الأحاديث المتعلّقة بالمهديّ المنتظر. وقد كتب الشيخ كاظم الحلّي (المولود حوالي ١٣٠٠) هذا الردّ في مجلّدين ضخمين ونشره [الذريعة ١٠٤/٥].

٧ ـ الردّ على من كذّب بالأحاديث الصحيحة الواردة في المهديّ:

لعبدالمحسن العباد، أستاذ الجامعة الاسلامية بـالمدينة المـنوّرة وعـضو الهيئة العلميّة هناك، وقد نشرت هذه العقالة في مجلّة الجامعة العدد ٤٥ ص٢٩٧ ــ٣٢٨ والعدد ٤٦ ص٣٦١ ــ٣٨٨

وتعتبر أعمق بحث حديثيّ وتأريخيّ حول المهدويّة وقيام المهديّ المنتظر، ردّاً على كتاب «لا مهديّ ينتظر بعد الرسول سيّد البسر» للشيخ آل محمود القطريّ، وتختصّ المقالة بالبحث في أصالة المهدويّة وقيام المصلح العالمي. أمّا في مسألة ولادة الامام المهديّ وكونه حسينيّاً، فإنّ كاتب المقالة قد خالف رأي الشيعة ورأي ما يزيد على مائةٍ من علماء السنّة الذين شهدوا بهذين الموضوعين، وقد ناقشت رأيه في هذا المجال في كتاب «شناخت إمام: معرفة الامام»، ولا يسع المقام لذكره.

٨\_مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهديّ والمهدويّة:

لمحمد أمين زين الدين، مطبعة دار النشر، النجف الأشرف، ١٣٧١ هـ، ١٩٥١م.

## ٩ \_المهديّ وأحمد أمين:

لمحمد عليّ الزهيري النجفي، الطبعة الأُولى ١٣٧٠ هـ، ١٩٥٠ م، النـجف الأشرف، هذا الكتاب أيضاً ردّ على الكتاب المذكور لأحمد أمين المصريّ.

١٠ \_نقد الحديث بين الاجتهاد والتقليد:

للسيّد محمد رضا الحسينيّ في الردّ على على حسين سائح الليبي، الطبعة التانية بمدينة قم ١٤١٧ هـ.

١١ \_الوهم المكنون في الردّ على ابن خلدون:

لأبي العبّاس بن عبدالمؤمن المغربي.

١٢ \_ هدي الغافلين إلى الدين المبين:

للسيّد مهدي صالح كشوان القزويني، جاء هـذا الكـتاب فـي الردّ عـلى شبهات ابن حزم حول المـهدويّة والإمام المـهديّ، وتـمّ تأليـفه سـنة ١٣٣٥، «كتابنامة حضرت مهدي ﷺ لمهدي پور ٧٧/٨/٢.

ونقول الآن: إنّ الأحاديث المرويّة عن الرسول الأكرم الشيخ باعتباره أوّل من طرح موضوع المهدويّة في الاسلام، واعتنى بمسألة الامامة واهتم بها كـلّ الاهتمام، هذه الأحاديث يمكن تقسيمها إلى قسمين:

القسم الأوّل: حديث «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهليّة»، أو الأحاديث المشابهة له، حيث اعتبر موت المسلم من دون معرفة لإمام زمانه كمن مات في الجاهليّة، وقطع بذلك انّ معرفة الامام تعتبر دون شكّ أهمّ الأمور المصيريّة في الاسلام.

الله القسم الثاني: ذكر الأئمّة التالين من بعده ومنهم المهديّ المنتظر محمد بن الحسن العسكريّ ـ مع شرح كامل عن نسبه وأسرته وسيمائه وسائر المسيّزات

الفرديّة والتاريخيّة والحوادث المتعلّقة بأيّام إمامته ــ. باعتباره آخر خليفة وإمام حقّ وانّه المصلح العالميّ الوحيد.

وعلى ذلك، فلو أخذنا بالاعتبار مقالة البروفيسور ... في إنكار الأحاديث المرويّة في المهديّ المنتظر وادّعائه أنّ العقيدة به نابعة من أفكار اليهود والنصارى، للزم التطرّق ولو باختصار إلى الأمور المتعلّقة بأصالة موضوع المهديّ المنتظر في الاسلام من وجهة نظر أهل السنّة، حيث البروفيسور سنييً أيضاً ولا مناص له من قبول المصادر السنّية والاذعان لما اعترف به المئات من علماء السنّة وأساتذتهم ومفكّريهم.



# الأحاديث المروية حول المهديّ المنتظر عليَّة تمتاز بأعلى درجات الصحّة في الاسلام

لو ألقينا نظرة سريعة عملي مسحتويات بعض الكتب المختصّة بالامام المهديّ المنتظر أو الّتي خصّصت جزءاً منها به، لأدركناأنّ حوالي ستّين شـخصاً على الأقلُّ من صحابة رسول الله ﷺ قـد رووا ونشـروا الأحـاديث المـتعلُّقة بالامام المهديّ المنتظر عن النبيّ مباشرةً، وسنكتفي هنا بذكر أسامي الصحابة المرويّ عنهم في كتب أهل السنّة ويفوق عداهم الأربعين، ثمّ نقول: إنّ روايـة كلّ هؤلاء الصحابة أحاديث والنيودي المنتظر» خير دليل على صحّة هذه الأحاديث وتواترها وعدم الشكّ في صدورها من رسول الله ﷺ، وانّ مسألة المهدويّة في الاسلام وموضوع المهديّ المنتظر لهما أعمق الجذور في الاســلام وأعلى درجات الأصالة والصحّة من جهة الحديث، بحيث لا يبقى أدني شكّ في أصل المهدويّة قد يستوجب إنكار المهديّ المنتظر أو الأحاديث الّتي ترتبط به، ومضافاً إلى ذلك، يشهد أكثر من ثلاثين محدّثاً من أكبر علماء الحديث لدي أهل السنَّة بتواتر أحاديث المهديِّ المنتظر، كما سيأتي، ويشهد أيضاً ما لا يقلُّ عـن خمسة وعشرين عالماً سنّياً من علماء الحديث بصحّة أحاديث المهديّ المنتظر وجواز الاحتجاج بها، وعليه فإنّنا نوجّه الكـلام إلى عـلماء السـنّة ومـفكّريهم فنقول: كلُّ هذه الكتب والمراجع في الحديث والتفسير والتاريخ وعــلم الكــلام

تشرح تلك الحقيقة، فإذا كانت هذه المراجع صحيحةً ومعتبرة، إذن لا يبقى مجالً لإلقاء الشبهات وإيراد الأباطيل أمثال ما ذكره البروفيسور ...، أمّا إذا فقدت تلك المراجع اعتبارها ولم تحتو غير الكذب وقبول الزور، لوجب علينا أن ندفعها بطابع البطلان ونحذفها من مجموعة التراث الاسلامي والسنّة النبويّة، حتى لا يحتج بها أحد.



#### لفت نظر

نسظراً إلى انّ البروفيسور روحي القيفلاني مؤلّف كتاب «المذاهب الاسلامية في العصر الحاضر» (١) والّذي يحتوي على مقالةٍ تحت عنوان «المهدي» (١) وإنّما هو سنّيٌ حنفي، ومن الطبيعي أن لا يرتبط بالشيعة أبداً، بل يبتعد أساساً من الشيعة ولا يوالي الامام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عهد ويرى ذلك باطلاً، وعليه فإنّنا لم فأخذ في مقالتنا هذه أيّ شيء من الشيعة ولم نحتج بمصادرهم، إنّما نقلنا ما نقلناه من الحديث والتاريخ وغيره خلال هذه المقالة من المصادر السنّية الموتّقة فحسب، ومع ذكر كلّ مصدرٍ بدقة. فإذا كان البروفيسور روحي مسلماً سنّياً في الحقيقة لما كان له بدّ من القبول والاستسلام على الأقل أمام ما تحويه مصادر أهل السنّة من الحقائق الثابتة والبعيدة عن الكذب والتزوير، وكذلك أمام الأحاديث الصحيحة والمتواترة عن

<sup>(</sup>١) اسم الكتاب مترجم عن الفارسية: «مذاهب اعتقادي اسلامي در عصر ما».

<sup>(</sup>٢) هذه المقالة ترجمتها «مؤسّسة آل البيت العالمية : مجمع جهاني أهل بيت » من التركية الاسطنبوليّة وأرسلتها إليّ ، فأعددت هذا الردّعليها وقدّمته للمؤسّسة فترجموه إلى التركية الاسطنبولية وتمّنشره في مجلة «نداء أهل البيت» (Ehl - i Beyt mesajl) العدد ١٥، طبعة تركية .

وعليه فإني أقدم شكري إلى مسؤولي «مؤسّسة آل البيت العالمية » المحترمين وخصوصاً سماحة حجّة الاسلام والمسلمين السيّد الحسيني مدير فرع قم المحترم ، وأرجو له من الله تعالى دوام التوفيق في نشر تراث أهل البيت عليه الله .

الرسول على والتي ذكرتها تلك الكتب. ولاضطرّ البروفيسور من الاعتذار عن أقواله المقتبسة من أباطيل المستشرقين اليهود والمسيحيّين (حيث ادّعي بأنّ العقيدة بالمهديّ المنتظر في الاسلام نابعةٌ من عقائد اليهود والنصارى، وأنكر الأحاديث المرتبطة بالمهديّ المنتظر الله وأن يعيد إلى نفسه ما افتقده من الشقة والاعتبار في مجال التعرّف على المذاهب وخصوصاً في إطار الكتب الجامعية.

أو أن يتجرّأ البروفيسور فيعلن بكلّ صراحة: إنّني وإن كنت مسلماً سنّياً، إلّا انّي لا أعترف بمصادر السنّة ومراجعهم، بل وألقيها في سلّة مهملات التاريخ حتى يعرف سائر المسلمين حقائق الأمور.

وإلّا فلا شأن لنا برجل مسلم لا يعتبر سنّياً ولا شيعياً، بل مـنادياً بأقــوال المستشرقين وخزعبلاتهم ومرتزقاً للأجانب، أعداء الاسلام.

ولكن إن شئنا أو أبينا، فمن أجل توعية من يقرأ كتب أمثال هؤلاء ومن أجل الاطلاع على أعمال الخيانة الدينية أو الأخطاء الّتي يرتكبها أمثال هؤلاء الكتّاب، قمنا بكتابة هذه المقالة لنقدّمها إلى كلّ قارىء يـطلب الحـقيقة، حـتى ينكشف الزائفون، ولكي نؤدّي شيئاً من واجبنا الشرعيّ والانساني.

إنّ أوّل مستند اتّكا عليه البروفيسور روحي كاتب مقالة «المهدي» محاولاً إثبات انّ العقيدة بالمهدي المنتظر باطلة لا أساس لها من الصحّة، إنّما هو اعتقاد اليهود والنصارى وسائر الفرق غير الاسلامية بالمصلح العالميّ، المنتقم من الظالمين. فكلّ فرقةٍ من الفرق غير الاسلامية لا تزال تنتظر ظهوره وثورته العالمية. وعلى هذا الأساس استنتج كاتب المقال انّ العقيدة بالمهديّ المنتظر وانتظار ظهوره تفقد الأصالة الاسلامية وينتهي مبدأها إلى عقائد اليهود والنصارى والبوذيّين والهنود.

في حين ان تحقيقاً بسيطاً عن مضمون العقائد لدى عامّة الأديان والفرق غير الاسلامية ، من وجهة نظر القرآن وسائر المصادر الاسلامية وغير الاسلامية ، يوصلنا إلى هذه النتيجة بأنّ العقائد المشتركة بين المسلمين وسائر الفرق الدينية في العالم كثيرة جدّاً لا يمكن إنكارها ، إلّا أنّ الاشتراك في العقيدة لا يدلّ بحالٍ من الأحوال على بطلان العقائد الاسلامية وانحراف المسلمين .

على سبيل المثال يشترك المسلمون في أصل العقيدة بالله تعالى ووجـود الخالق مع اليهود والنصاري وحتى مع عبدة الأوثان، ولكنّهم يختلفون في كيفيّة الصفات السلبيّة والايجابيّة لله تعالى ونوعيتها.

فاليهود والنصاري يعتقدون بوجودالأبناءلله على الآان المسلمين لا يعتقدون بشيء من ذلك أبداً.

قال تعالى في شأن اليهود والنصارى: ﴿وقالت اليهود عزيرٌ ابن الله وقالت النصارى المسيح ابن الله﴾ (١)

وقال على: ﴿ وقالت اليهود والنصاري نَصَ أبناء الله و... ﴾ (٢).

وقال أيضاً: ﴿ وقالت اليهود يدالله مغلولة غلَّت أيديهم ولعنوا بما قالوا ﴾ (٣).

أمّا المسلمون فلا يعتقدون بشيء من هذه العقائد الّتي تدلّ على ضعف الله وتحديد قدرته وسلطانه .

وعلى ذلك، فاشتراك المسلمين \_وخصوصاً الشيعة \_مع اليهود والنصاري في العقيدة بالمصلح العالميّ المسمّى بالمهديّ المنتظر أو بأيّ اسم آخر، لا يدلّ

<sup>(</sup>١) التوبة: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ١٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٦٤.

على عدم أصالة العقيدة بالمهدويّة في الاسلام، كما انّ اشتراك المسلمين مع اليهود والنصارى في الاعتقاد بالله وبعبدأ الخليقة لا يستلزم بطلان عبادة الله أو عدم أصالة العقيدة بالتوحيد، والعياذ بالله.

ولو كان الاشتراك في بعض العقائد الدينيّة السليمة مع الفرق الباطلة والمنحرفة يستوجب البطلان ويكون حجّة على فساد تلك العقائد السليمة، إذن فعندما يدّعي بعض الدجّالين والكذّابين \_ طلباً منهم للرئاسة \_ بأنّهم أنبياء، ليستغلّوا بذلك مزايا النبوّة من أجل أهدافهم، فيخدعوا آلاف الناس من البسطاء ويضلّوهم، عندها يلزم إذن إنكار النبوّة ووجود أيّ رسولٍ لله، وردّ جميع الدلائل العقلية والنقلية على النبوّة والمعجزات واعتبارها مهزلةً يُستهزأ بها.

فكما ان مسألة النبوة واردة بين أتباع الأنبياء الدجّالين دون أن يكون لها أساسٌ من الصحّة، نستنتج إذن على حدّ قول البروفيسور -انّ أيّ ادّعاء باطل في مجال الشؤون الدينية ومنصب النبوة والخلافة والامامة والآيات القرآنية والأحاديث النبويّة والأحكام الاسلامية الصحيحة \_سواء كان المدّعي خائناً أو جاهلاً \_إنّما يعتبر دليلاً على بطلان أساس النبوّة والخلافة والامامة وبطلان الآيات والأحاديث والأحكام المستفاد منها في تلك الادّعاءات الباطلة، ونعوذ بالله من هذا الاستنتاج.

الشيخ محمد خضر حسين هكذا يجيب على هذا الموضوع: لو أنّ الناس أساءوا استعمال الحديث النبويّ الشريف، أو لم يستطيعوا تطبيق الحديث ـكما هو العطلوب ـمع الهدف الأساسي من إيراده، وبالنتيجة حدث شيءٌ من الفساد، فلا ينبغي في هذه الحالة ولا يصحّ أن نعتبر هذا الاستعمال الخاطىء أو عدم المقدرة على التطبيق الصحيح مع الهدف دليلاً للشكّ في صحّة الحديث وحجّةً

لإنكاره وتكذيبه(١).

كما ردّ ناصر الدين الألباني أيضاً على هذا القول بتعبيرٍ آخر ، نتجاوز عن إيراده طلباً للايجاز<sup>(٢)</sup>.

ونختم الكلام قائلين: وا أسفاه على أستاذٍ مسلم، متخصّصٍ في «تــاريخ المذاهب الاسلامية»، يواجــه العـقائد الاســلامية هكــذا بــجهالة أو بســوء نـيّة وبجرأة، فيهزأ بذلك بدينه وبقلمه، ويضلّ على الأقلّ عدداً من تلامذته فيلزمه أن يجيب ربّه يوم القيامة عليه.



<sup>(</sup>١) «نظرة في أحاديث المهدي» ، مقالة مطبوعة في مجلّة التمدّن الاسلامي بدمشق ، وكذلك في «الامام المهدي عند أهل السنّة» .

<sup>(</sup>٢) «مقال حول المهديّ»، مطبوع في عددين من المصدر السابق.



#### حديث

# «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهليّة» أو

# أوثق دليل على إمامة المصلح العالمي الفريد الامام المهديّ المنتظر ﷺ

يعتبر هذا الحديث الشريف : «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة»(١)، من أهم العوامل التي أدّ إلى اهتمام المسلمين وانصرافهم أساساً إلى معرفة الامام بصورة عامّة والتعرّف على أثمّة الحقّ ممّن تتواجد بهم جميع الشرائط من العلم والعمل والأخلاق والتقوى، ومن بينهم الامام المهديّ المنتظر، محمد بن الحسن العسكرى.

ويشابه هذا الحديث مجموعة من الأحاديث ذكرت بنفس المعنى، وكلّها تهدّد المتساهلين في معرفة إمام عصرهم الّذي تتواجد به الشروط، كما تهدّد المعاندين والمتعصّبين ضدّ قضيّة الامامة، تهدّدهم جميعاً بالموت على الجاهليّة

<sup>(</sup>١)راجعكتاب «شناخت امام ياراه رهائي ازمرگ جاهلي» .ط١٤١٢ ه، في ٥٤٦ صفحة ،بقلم كاتب هذه المقالة ، حيث يشمل بحثاً عن اسناد هذا الحديث ومحتواه من وجهة نظر أهل السنّة .

والحشر مع المشركين وعبدة الأوثان.

وإليك الآن سائر النصوص المشابهة للحديث، ومن ثمّ ذكر رواة الحديث من أهل السنّة.



## القسم الأوّل

١ ــ من لم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليّة.

٢ ـ من مات بغير امام مات ميتة جاهلية .

٣ ـ من مأت ليلة وليس في عنقه بيعة امام مأت ميتة جاهلية.

٤\_من مات ولا امام له مات ميتة جاهلية .

٥ ـ من مات و لا بيعة عليه مات ميتة جاهلية .

٦\_من مات و لا طاعة عليه مات ميتة جاهلية.

٧ ـ من مات ولم يعرف امام زمانه فليمت ان شاء يهوديّاً وان شاء نصرانيّاً.

٨\_من مات ولم يعرف امام زمانه مات ميتة جاهلية .

٩ ـ من مات وليس عليه امام جامع فقد مات ميتة جاهلية .

١٠ ـ من مات وليس عليه امام قيبتك قيبة جاهليف

١١ \_من مات وليس عليه امام مات ميتة جاهلية .

١٢ ـ من مات وليس (ليست) عليه طاعة مات ميتة جاهلية.

١٣ ــ من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية .

١٤ ــمن مات وليس لامام جماعة عليه طاعة مات ميتة جاهلية .

١٥ ـ من مات وليس له امام فميتته ميتة جاهلية .

#### القسم الثانى

١- ليس لأحد يفارق الجماعة شعراً فيموت إلّا مات ميتة جاهليّة.

٢ ـ من خالف المسلمين قيد شبر ثم مات مات ميتة جاهلية .

٣ ـ من خرج عن الطاعة وفارق الجهاعة فمات مات ميتة جاهلية.

٤ ـ من خرج من الجهاعة قيد شبر فقد خلع ربقة الاسلام من رأسه.

٥ ـ من خرج من السلطان شبرا مات ميتة جاهلية.

٦ ـ من خرج من الطاعة أو فارق الجهاعة فمات فميتنه جاهلية .

٧ ـ من خرج من الطاعة وفارق الجاعة ... فليس مني ولست منه.

٨...من خلعها بعد عهدها لتي الله ولا حجة له .

٩ ـ من خلع يداً من طاعة لي الله يوم القيامة و لا حجّة له.

١٠ .. من خلع يدأ من طاعة ماك ميتة جاهلية،

١١ ــمن فارق الجهاعة أو خلع يداً من طاعة مات ميتة جاهلية .

١٢ ـ من فارق الجماعة شبراً فمات فيتته جاهلية.

١٣ ــ من قتل تحت راية عمية تدعو عصبيّة أو ينصر عصبية فقتله (قــتلة)
 جاهلية .

١٤ ـ من مات تحت راية عصبيّة فقتلته قتلة جاهلية.

١٥ ـ من مات على غير طاعة مات لا حجّة له.

١٦ ـ من مات وهو مفارق للجهاعة مات ميتة جاهلية .

١٧ ـ من نزع يداً من طاعة الله و فارق الجهاعة ثم مات مات ميتة جاهلية.

١٨ ـ من نزع يداً من طاعة جاء يوم القيامة لا حجّة له.

لم نتطرّق هنا إلى ذكر النصوص التفصيلية بما لها من مصادر ورواة ومحدثين، إنّما اكتفينا بذكر المحدّثين من أهل السنّة والمصادر الخاصّة بهم، لأنّ الكلام في هذا التحقيق عن الحديث موجّه إليهم أساساً.

وفي ختام هذا المقال يجدر بالذكر بأن العلّامة المجلسي بوحده ــوهو من كبار علماء الحديث لدى الشيعة ــقد روى هذا الحديث نقلاً عن أربعين مصدراً شيعياً(١).

وإليك الآن جزءاً من أسانيد الحديث ورواته من أهل السنّة:

١ – «مسند أبي داود»: لسليمان بن داود الطيالسي المتوفّى (٢٠٤)، عن عبدالله بن عمر: «من مات بغير إمام مانت طبيمة جاء يوم القيامة لا حجة له»، راجع أيضاً كنز العمّال (٢).

٢ ــ «المصنف» أو «الجامع الكبير في الحديث» للحافظ عبدالرزّاق بسن همام الصنعانيّ اليماني، المتوفّى (٢١١)، طبعة المجلس العلمي في الباكستان ج١١ ص ٣٣٠، ح ١٩٠٠٥، قال: «من فارق الجهاعة شبراً فات، مات ميتة جاهليّة».

٣\_«السنن» لسعيد بن منصور الخراسانيّ المتوفّى (٢٢٧) ، عن عامر بن

<sup>(</sup>١) بحار الأُنوار ٧٦/٢٣ ـ ٩٥، الطبعة الثانية. وفي طبعة أمين الضرب القديمة ٧٦/٧ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) مسند أبي داود الطيالسي: ٢٥٩، كنز العمال ج ١: ١٠٣ ح ٤٦٤ وج٦: ٦٥ ح ١٤٨٦٣.

ربيعة الصحابيّ: «من مات وليست عليه طاعة ، مات ميتةً جاهليّة»(١)، نقلاً عن كنز العمّال ج٦ ص ٦٥ ح ١٤٨٦١.

٤ ـ «المسند» للحافظ أبي الحسن علميّ بن جعد الجوهريّ المتوفّى (٢٣٠) ٢/ ٨٥٠ ح ٢٣٧٥ طبعة الكويت، عن عبدالله بن عامر عن أبيه عامر بن ربيعة: «من مات وليس عليه طاعة مات ميتةً جاهليّة، ومن خلعها بعد عقده إيّاها لقى الله ولا حجّة له».

٥ ـ «الطبقات الكبرى» لمحمد بن سعد الكاتب الواقديّ، المتوفّى ( ٢٣٠)
 ج ٥ ص ١٠٧ طبعة ليدن وص ١٤٤ طبعة بيروت، في ترجمة عبدالله بـن مـطيع،
 نقلاً عن عبدالله بن عمر: «من مات ولا بيعة عليه مات ميتة جاهليّة». راجع أيضاً
 كنز العمّال ١٠٣/١ ح ٤٦٣.

٦ ـ «المصنف» للحافظ ابن أبي شيبة، أبي بكر عبدالله بن محمد، المتوفّى
 ٢٣٤)، ج ١٥، ص ٢٤ ح ٥٠٠٥، ( ١٩٠٠ نارق الجماعة شبراً فـات، مـات مـيتةً جاهليّة».

وفي ص٣٨ ح١٩٠٤٧ عن عبدالله بن عامر، عن أبيه: «من مات ولا طاعة عليه مات ميتةً جاهلية، ومن خلعها بعد عقده إيّاها فلا حجّة له» وأيضاً: «من مات وليست عليه طاعة مات ميتةً جاهليّة».

وفي ص٥٢ ح-١٩٠٩٠: «من تــرك الطــاعة وفــارق الجــماعة فــات فــيتة جاهليّة، ومن خرج تحت رايةٍ عمية يغضب لعصبته أو ينصر عصبته أو يدعو إلى

<sup>(</sup>١) تمّ طبع جزء من هذا الكتاب تحت عنوان: «الجزء الأول والثاني من المجلّد الثالث» سنة ١٤٠٣، بتحقيق حبيب الرحمان الأعظمي، بواسطة «دار السلفية» في الهند، ولكنّنا لم نحصل على نسخة منه خلال كتابة هذه الرسالة حتى نتمكّن من نقل الحديث مباشرةً من الكتاب نفسد.

عصبته، فقتل فقتلته جاهليّة».

راجع أيضاً كنز العمّال (٦٥/٦ ح ١٤٨٦١).

٧ ـ «المعيار والموازنة» للعلامة المتكلم أبي جـ عفر الاسكـافي المـتوفّى
 (٢٤٠) ص ٢٤، عن عبدالله بن عامر: «من مات ولا إمام له مات ميتةً جاهليّة».

٨ ـ «نقض العثمانية» أيضاً للاسكافي ص ٣٠١، وعنه ابـن أبـي الحــديد
 ٢٤٢/١٣، مثله.

﴾ ٩ ـ «مسند» أحمد بن حنبل المتوفّى (٢٤١) ج٢ ص٨٣ و ١٥٤ عن ابسن عمر: «من مات وهو مفارق للجهاعة فإنّه يموت ميتةً جـاهلية» وص١١١: «مسن مات وقد نزع يده من بيعة كانت ميتته ميتة ضلالة»، وص٢٩٦ عن أبي هريرة: «من خرج من الطاعة وفارق الجهاعة فان فيتته جاهليّة».

وفي ج٣ ص٤٤٦ فصل مسند عامر بين ربيعة ونـقلاً عـنه: «مـن مـات وليست عليه طاعة مات ميتةً مِجافِلية» ورسيس

وفي ج ٤ ص٩٦ عن معاوية بن أبي سفيان: «من مات بغير إمام مات ميتة جاهليّة».

أ الأموال» لحميد بن زنجويه المتوفّى (٢٥١) ج ١ ص ٨١ ح ٤٠ طبعة الرياض، عن أبي هريرة: «من خرج من الطاعة أو فارق الجماعة فمات، فيتته جاهليّة».

وفي ص ٨٢ ح ٤٦ عن عبدالله بن عامر عن أبيه: «من مات وليست عليه طاعةُ مات ميتةً جاهلية، وإن خلعها بعد عقدها في عنقه لتي الله وليست له حجّة». وفي ح ٤٣ عن ابن عمر مخاطباً ابن مطيع والي المدينة من قبل عبدالله بن

الزبير أثناء المجزرة الّتي ارتكبها بسر بن أرطاة بأمر يزيد بن معاوية، قال له ابن عمر: جئت إليك لأخبرك ما سمعته عن رسول الله \_انّه قال: «من مات على غير طاعة مات لا حجّة له، ومن مات قد نزع يداً من بيعة كان على ضلال».

ومن الواضح ان عبدالله بن عمر أراد في هذا اللقاء أن يستفيد من هذا الحديث لصالح يزيد \_الذي خلعه أهل المدينة ومن بسينهم جسمع من صحابة رسول الله ﷺ عن الخلافة \_، فحشره الله مع يزيد بن معاوية وجدّه وأبيه.

١١ - «سنن» الامام عبدالله بن عبدالرحمن التميمي السمرقندي الدارمي،
 المتوفّى (٢٥٥) ج٢ ص ٢٤١: عن ابن عبّاس «ليس من أحد يفارق الجماعة شبراً
 فيموت إلّا مات ميتةً جاهليّة».

۱۲ ــ «صحيح البخاري» لمحمد بن إسماعيل البخاري، المـتوفّى (۲۵٦) ج۲ ص۱۳، وفي طبعة أخرى بمصر ج۹ ص ٥٩، باب الفتن، عن ابن عـبّاس: «من خرج من السلطان شبراً مات ميتةً جاهلية» وأيضاً: «من فارق الجهاعة شبراً، فات (إلّا مات ــخ) ميتةً جاهلية».

وفي ج ٤ ص ٥٤ ح ١٩٣٨: «من فارق الجساعة قيد شبرٍ فيقد فارق الاسلام».

 وفي ج ٨ ص ١٠٧ : «من لم يعرف إمام زمانه فمات مـات مـيتةً جـاهليّة» (احقاق الحق ١٣/٨٥).

١٥ ـ «العلل الواردة في الأحاديث» لأبي الحسن عليّ بن عمر بن أحمد ابن مهدي البغداديّ الدارقطني الشافعي (٣٠٥ / ٣٠٦) ج٧ ص٦٣، بثلاثة طرق عن معاوية وطريقين عن أبي هريرة: «من مات بغير إمام مات ميتةً جاهلية».

١٦ \_ «الزوائد» لأحمد بن عمر البزّار، المتوفّى (٣٢٠) ج١ ص ١٤٤ وج٢ ص ١٤٣: «من مات وليس عليه إمام فميتته ميتة جاهلية، ومن مات تحت رايسة عصبية فقتلته قتلة جاهلية».

۱۷ ـ «الكنى والأسماء» للحافظ الدولابي، المتوفّى (۳۲۰) ج ۲ ص ۳ طبعة دائرة المعارف بحيدر آباد الدكن، عن ابن عمر: «من مات وليس عليه إمام جامع فقد مات ميتةً جاهلية، ومن خرج من الجهاعة فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه».

١٨ ـ «العقد الفريد» الأبي عمر أحمد بن محمد بن عبد ربّه الأندلسي، المتوفّى (٣٢٧) ج ١ ص ٩ سطر ١٢: «من فارق الجهاعة أو خلع يداً من طاعة مات ميتةً جاهليّة».

١٩ ـ «صحیح ابن حبّان» لأبي حاتم محمد بن حببّان التمیمي البستي الشافعي، المتوفّى (٣٥٤) مع شرح «الإحسان بترتیب صحیح ابن حببّان» ج٧
 ٥٥٤ ـ ٤٥٥٤. «من مات ولیس له إمام مات میتةً جاهلیة».

٢٠ (كتاب المجروحين» أيضاً لأبي حاتم ج١ ص٢٨٦ عن ابن عبّاس:
 «من فارق جماعة المسلمين قيد شبر فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه، ومن مات
 وليس عليه إمام فيتته ميتة جاهلية، ومن مات تحت راية عصبة يدعو إلى عصبة

أو ينصر عصبة فقتله جاهليّة».

۲۱ ـ «المعجم الكبير» للحافظ أبي القاسم الطبراني، المتوفّى (٣٦٠) ج ۲۰ ص ٣٥٠ ح ١٠٠ عن ابن عباس: «من فارق المسلمين قيد شبر فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه، ومن مات ليس عليه إمام فيتته جاهلية، ومن مات تحت راية عمية يدعو إلى عصبة أو ينصر عصبة فقتلته جاهلية».

وفي ج ١٩ ص ٣٨٨ ح ٩١٠ طبعة بغداد، عن معاوية: «من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية»، وعن عامر بن ربيعة: «من مات وليست عليه طاعة مات ميتةً جاهلية». (راجع أيضاً كنز العمّال ج ٦ ص ٦٥ ح ١٤٨٦١).

٢٢ ـ «المعجم الوسيط» للطبراني أيضاً ج ١ ص ١٧٥ ح ٢٢٠: «مـن مـات ولا بيعة عليه مات ميتةً جاهلية»، وروى أيضاً بنصوص أخرى في حاشية كتاب «مجمع الزوائد».

٢٣ ـ «الكامل في ضعفاء الرجال» لأبي أجمد عبدالله بن محمد المعروف
 بابن عدي الجرجاني، المتوفّى (٣٦٥) ج ٥ ص ١٨٦٩، عن عامر بن ربيعة: «من
 مات وليس عليه طاعة مات ميتةً جاهلية».

٢٤ ـ «المستدرك على الصحيحين» للحاكم النيسابوري، المتوفّى (٤٠٥)
 ج١ ص٧٧ و١١٧، عن ابن عمر: «من مات وليس عليه إمام جماعة فإنّ مموتة موتة جاهلية».

٢٥ - «المغني» لقاضي القضاة المعتزلي عبدالجبار بن أحمد الهمداني الأسد آبادي، المتوفّى (٤١٥)، الجزء المكمل للعشرين ج١ ص١١٦: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهلية».

٢٦ – «نديم الفريد» للعلامة المحقق أبي على أحمد بن محمد بن يعقوب مسكويه، أصله ازري وقد توفي بأصفهان سنة (٤٢١): «من مات ليلة وليس في عنقه بيعة إمام فقد مات ميتةً جاهلية» (١).

٣٧ ــ «حلية الأولياء» للحافظ أبي نعيم الأصفهاني، المــتوفّى (٤٣٠) ج٣ ص ٢٧٤ نقلاً عن الطيالسي: «من مات بغير إمام فقد مات ميتة جاهلية، ومن نزع يده من طاعة (يداً من طاعة الله) جاء يوم القيامة لا حجّة له».

وأضاف: هذا الحديث صحيح لا شكّ فيه، ورواه مسلم عن زيـد وقــال: رواه التابعون والأعلام عن زيد.

ثم ذكر ثمانيةً من التابعين ممّن رووا هذا الحديث.

٢٨ ـ «المنتقى في الأخبار» لمكنى بن أبي طالب حموش بن محمد بـن
 مختار الأندلسي، المتوفّى (٤٣٧)، روايته بالنصّ المذكور في «نيل الأوطار في
 شرح منتقى الأخبار» الذي سيأتي تحت رقم ٦٦.

٢٩ ــ «سنن البيهقي» المــتوفّى (٤٥٨) ج ٨ ص١٥٦ ــ ١٥٧ : «مــن مــات وليس في عنقه بيعة مات ميتةً جاهلية».

وروى أيضاً عن البخاري ومسلم بهذا النصّ: «من خرج من الطاعة وفارق الجهاعة فمات ميتة جاهلية».

٣٠ ـ «شعب الايمان» للبيهقي أيضاً، كما في شرحه المختصر الذي سيأتي تحت رقم ٤٥.

<sup>(</sup>۱) برواية السيّدابن طاوس في «الطرائف» ص ۱۰ خلال الحديث رقم ۳۰۵، و «نديم الفريد» عنوانه «نديم الأحباب وجليس الأصحاب» . توجدنسخة مخطوطة منه في مكتبة مغنيسابتركيا ، تحترقم (۱۲۱۰) . (أعلام الزركلي ۲۱۲/۱) .

٣١ – «المتفق والمفترق» لأبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، المتوفّى (٤٦٣) عن ابن عمر: «من نزع يداً من طاعة الله وفارق الجهاعة ثم مات، مات ميتة جاهلية، ومن خلعها بعد عهدها لقى الله ولا حجّة له» (كنز العمّال ٣٦/٦ ح ١٤٨٦٥).

٣٢ ـ «الجمع بين الصحيحين ـ البخاري ومسلم ـ » لمحمد بن فـ توح الحميدي، المتوفّى (٤٨٨): «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية».

(حسب رواية القاضي نور الله الشوشتري في إحقاق الحقّ في أوائل بحث الامامة، كما رواه آية الله المرعشي في حاشية الإحقاق ج٢ ص٣٠٦ بــواسـطة كنز العمّال (١٨٦/١ طبعة حيدر آباد)، إلّا انّها نقلت مع شيء من الاختلاف دون أن يذكر فيها الحميدي).

٣٣ ـ «شرح المبسوط في الفقه الشمس الديس السرخسسي، المتوفّى (٤٩٠).

ر المراب الكبير الكبير المسيباني» السرخسي أيضاً ج ١ ص١١٣ طبعة حيدر آباد ٦ ـ ١٩٣٥.

وأيضاً في ج١ ص١٦٧ طبعة ١٩٧١ م بالقاهرة: «من أتاه من أمـيره مــا يكرهه فليصبر، فإنّ من خالف المسلمين قيد شبرٍ ثمّ مات مات ميتة جاهلية».

٣٥ ــ «ربيع الأبرار» لمحمود بن عمر الزمخشري، المستوفّى (٥٣٨) ج ٤ ص ٢٢١ باب الملك والسلطان: «من مات وليس في عنقه لإمام المسلمين بسيعة فيتته ميتة جاهلية».

٣٦ ـ «الملل والنحل» لمحمد بن عبدالكريم الشهرستاني الشافعي،

المتوفّى (٥٤٨) ج١ طبعة القاهرة ص١٧٢ بذيل «الاسماعيلية»: «أنَّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهلية»، وأيضاً: «من مات ولم يكن في عنقه بيعة إمام مات ميتةً جاهلية».

٣٧ ـ «المصباح المضيء في خلافة المستضيء» لأبي الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المتوفّى (٥٩٧) ج ١ ص ١٤٠ ـ ١٤٧ طبعة أوقاف العراق سنة ١٣٩٧، ويشمل أحاديث في كلّيات الخلافة، ومنها حديث: «من فارق الجهاعة شبراً فمات فيتته جاهلية».

٣٨ ـ «جــامع الأصـول» لابـن الأثـير الجـزري، المـتوفّى (٦٠٦) ج ٤ ص٤٥٦ عن ابن عبّاس عن طريق البخاري ومسلم: «من خرج من السلطان شبراً مات ميتة جاهلية».

وعن أبي هريرة برواية مسلم والنسائي: «من خرج مس الطاعة وفسارق الجهاعة فمات مات ميتة جاهلية، ومن قُتُل تحت راية عمية يغضب لعصبيةٍ أو يدعو إلى عصبية فقتل فقتلة جاهلية».

٣٩\_«المسائل الخمسون» لمحمد بن فخرالرازي، المتوفّى (٦٠٦) المسألة ٤٧ ص ٣٨٤ طبعت بمصر ضمن مجموعة من الرسائل، المطبعة العلمية بكردستان سنة ١٣٢٨: «من مات ولم يعرف إمام زمانه فليمت إن شاء يهوديّاً وإن شاء نصرانيّاً» (كتاب پيرامون معرفت إمام: حول معرفة الامام) من العلّامة الفقيه الصافى الكلپايگانى ص٨.

٤٠ «المغني في شرح الخرقي» لابن قدامة عبدالله بن أحمد المقدسي الجماعيلي الدمشقي الحنبلي، المتوفّى (٦٢٠) ج١٠ ص٤٦ طبعة بيروت، تحت عنوان «قتال أهل البغي»، عن أنس: «من خرج من الطاعة وفارق

الجماعة فمات فميتته جاهلية».

٤١ «فتح العزيز شرح كتاب الوجيز» لأبي القاسم عبدالكريم بن محمد القزويني الرافعي، المتوفّى (٦٢٣)، حسب ما ذكر في تـلخيص الحبير تـحت رقم ٥٦.

٤٢ - «شرح نهج البلاغة» لابن أبي الحديد المعتزلي، المتوفّى (٦٥٦) ج ٩
 ص ١٥٥: «من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية»، وأضاف: «وأصحابنا جميعهم يقولون بصحّة هذا الأمر، انّه لا يدخل الجنّة إلاّ من عرف الأثمّة».

وفي ج١٣ ص ٢٤٢ عن عبدالله بن عمر: «من مات ولا إمام له مات ميتة جاهلية»، وأضاف: ان ابن عمر ذهب ليلة إلى الحجّاج ابن يوسف الثقفي ليبايعه على خلافة عبدالملك بن مروان، إذ كان الحجّاج عامله على العراق، وذلك لأن رسول الله عليه قال: «من مات ولا إمام له مات ميتة جاهلية»، إلّا أنّ الحجّاج أراد أن يحتقر عبدالله بن عمر فمد رجله من تحت الفراش بدلاً من يده وقال: خذ رجلي بيديك للبيعة. وهكذا استهزأ الحجّاج ببيعة ابن عمر.

٤٣ ـ «شرح صحيح مسلم» للحافظ النووي، المتوفّى (٦٧٦) ج١٢ ص٢٤٠.

٤٤ ـ «رياض الصالحين» للنووي أيضاً ص١٢٢ ح ٦٦٨، طبعة مـؤسسة الأعلمي، برواية مسلم: «من خلع يداً من طاعة لقى الله يوم القيامة ولا حجّة له، ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتةً جاهلية».

وفي رواية له: «من مات وهو مفارق للجهاعة فإنّه يموت ميتةً جاهلية». وفي ح ٦٧٥: «من كره من أميره شيئاً فليصبر، فإنّه من خرج من السلطان

شيراً مات ميتةً جاهلية» متّفق عليه.

٤٥ ــ «مختصر شعب الايمان للبيهقي» لأبي المعالي عمر القرويني،
 المتوفّى (٦٩٩) ص١٠٣ طبعة دمشق، بيروت برواية مسلم عن أبي هريرة:
 «من خرج من الطاعة وفارق الجهاعة ثم مات مات ميتةً جاهلية».

٤٦ ـ «الإحسان بترتيب صحيح ابن حبّان» للأمير علاء الدين عملي بسن بلبان الفارسي الحنفي، المتوفّى (٧٣٩) ج٧ ص٤٩ طبعة بيروت، برواية أبسي يعلى عن معاوية: «من مات وليس له إمام مات ميتةً جاهلية».

٤٧ ــ «تلخيص المستدرك» للحافظ الذهبي ، المتوفّى (٧٤٨) ج ١ ص٧٧ و١١٧ ، روى وصحّح ما نقله الحاكم في مستدركه .

٤٨ ــ «تفسير ابن كثير الدمشقي» المتوفّى (٧٧٤) ج ١ ص ٥٣٠: «مــن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية».

٤٩ - «تاريخ ابن كثير » لذأيصاً ح ٢٣٣ م. يذكر ان الناس خلعوا يزيد بن معاوية من الخلافة للمذبحة التي ارتكبها بحق أهل المدينة ، فجمع عبدالله بن عمر أولاده وأهل بيته ، وذكر الشهادتين ثمّ قال: إنّنا بايعنا هذا الرجل - أي يزيد ابن معاوية \_بيعة لله ولرسوله ، لأنّنا سمعنا رسول الله عليه يقول: «من نزع يداً من طاعة ، فإنّه يأتي يوم القيامة لا حجّة له ، ومن مات مفارق الجهاعة فإنّه يموت موتة جاهلية».

فلا يخلع أحدٌ منكم يزيد، ولا يسرف في هذا الأمر فيكون ذلك فراقاً بيني وبينه.

٥٠ ـ «شرح المقاصد» لسعدالدين التفتازاني (٧٩٢) ج٥ ص٢٣٩: «من

مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهلية»، وأضاف: إنّ هذا الحديث يشابه قوله تعالى: ﴿ أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم﴾.

١٥ - «شرح عقائد النسفي» أيضاً للمحقّق التفتازاني: طبعة ١٣٠٢، أمّا في طبعة ١٣٠٢ فقد حذفت سبعة صفحات من الكتاب على يـد بـعض الخـونة ومن ضمنها هذا الحديث (الغدير ٢٦٠/١٠).

٥٢ – «مجمع الزوائد» لنورالدين الهيثمي، المـتوفّى (٨٠٧) ج ٥ ص ٢١٨ عن معاوية: «من مات بغير إمام مات ميتةً جاهلية»، وأيضاً «من مـات ليس في عنقه بيعة مات ميتةً جاهلية».

وفي صفحة ٢١٩ برواية الطبراني عن معاذ بن جسبل: «ومسن خسرج مسن الجهاعة قيد شبرٍ متعمّداً فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه، ومن مات ليسس لإمام جماعة عليه طاعة مات ميتةً جاهلية» وبرواية الطبراني أيضاً عن أبسي الدرداء: «... من أصبح ليس لأمير جماعة عليه طاعة بعثه الله يوم القيامة من ميتة جاهلية».

وفي ص٢٢٣ برواية احَمَدَ بن حَنبلَ وَأَبي يَعلى والبزّار والطبرانـي، عـن عامر بن ربيعة: «من مات وليس عليه طاعة مات ميتة جاهلية».

وفي ص ٢٢٤ برواية البزّار والطبراني في المعجم الوسيط عن ابن عبّاس: «من مات وليس عليه إمام فميتته جاهلية».

وفي ص ٢٢٥ برواية الطبراني أيضاً في المعجم الوسيط عن معاوية بن أبي سفيان: «من مات وليس عليه إمام مات ميتةً جاهلية».

٥٣ ـ «كشف الأستار عن زوائد البزّار على الكتب الستّة» أيضاً للهيثمي
 ج ٢ ص ٢٥٢ ح ١٦٣٥ طبعة مؤسّسة الرسالة: «من فارق الجهاعة قياس (أو قيد)

شبر، فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه ، ومن مات وليس عليه إمام فسينته مسينة جاهلية، ومن مات تحت راية عصبية ، يدعو الى عصبية ، أو ينصر عصبية فقتلته قتلة جاهلية».

٥٤ - «فتح الباري في شرح صحيح البخاري» لأحمد بن محمد بن حجر العسقلاني، المتوفّى (٨٥٢) ج١٣ ص٥ عن ابن عمر: «من مات وليس في عمنة بيعة مات ميتة جاهلية».

٥٥ ـ «المطالب العمالية» أيـضاً لابـن حـجر العسـقلاني ، ج٢ ص٢٢٨ ح٢٠٨٨: «من مات ولا طاعة عليه مات ميتةً جاهلية».

٥٦ - «تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير»، أيضاً لابن حجر العسقلاني، ج ٤ ص ٤١، عن ابن عفر: «من خرج عن الجهاعة قيد شبر فقد خلع ربقة الاسلام ...».

وفي ص٤٢ عن أبي هريرة: «من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فسيتته جاهلية»، (فهارس الكتاب المذكور ص٢٨٩، طبعة دار المعرفة ــبيروت ــ).

٥٧ ـ «جمع الجوامع» أو «جامع الأحاديث» لعبدالرحمن السيوطي،
 المتوفّى (٩١١) بالشرح المذكور في كنز العمال.

۵۸ – «تيسير الوصول» لابن ديبع الشيباني، المتوفّى (٩٤٤) ج٢ ص٤٧، عن أبي هريرة: «من خرج عن الطاعة وفارق الجماعة فمات ميتةً جاهلية» بطريق صحيحي البخاري ومسلم.

٥٩ ـ «كنز العمّال» لحسام الدين المتّقي الهندي، المتوفّى (٩٧٥) ج ١ ص ١٠٣ ح كنز العمّال، عن ابن عمر: «من مات ولا بيعة عليه مات ميتةً

جاهلية»، عن طريق مسند أحمد وابن سعد.

وح ٤٦٤ عن معاوية: «من مات بغير إمام مات ميتةً جاهلية» عن طريق أحمد بن حنبل والطبراني.

وفي ص٢٠٧ ح ١٠٣٥، عن ابن عمر: «من خرج من الجماعة قيد شبر، فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه حتى يراجعه، ومن مات وليس عليه إمام جماعة فإنًا موتته موتة جاهلية»، رواه الحاكم في مستدركه.

وح١٠٣٧ عن ابن عبّاس: «من فارق المسلمين قيد شبر فقد خلع ربقة الاسلام من عنقه، ومن مات ليس عليه إمام، فيتته ميتة جاهلية، ومن مات تحت راية عمية يدعو إلى عصيبة أو ينصر عصيبة فقتلة جاهلية» عن طريق الطبراني (في المعجم الكبير).

وفي ص٢٠٨ ح١٠٣٨ عن أبن عمر: «من فارق جماعة المسلمين شبراً، أخرج من عنقه ربقة الاسلام... ومن مات من غير إمام جماعة مات ميتةً جاهلية» عن طريق الحاكم في المستدرك.

وفي ص٣٧٩ ح ١٦٤٩ ، عن علي: «من فارق الجماعة شبراً فقد نزع ربقة الاسلام من عنقه» برواية البيهقي.

وفي ج٦ ص٥٢ ح ١٤٨٠٩ عن أبي هريرة: «من خرج من الطاعة وفارق الجهاعة فمات مات ميتةً جاهلية ...» عن طريق أحمد والنسائي ومسلم.

وح ١٤٨١٠ عن ابن عمر: «من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتةً جاهلية»، عن طريق مسلم.

وفي ص ٦٥ ح ١٤٨٦١ عن عامر بن ربيعة: «من مات وليست عليه طاعة

مات ميتةً جاهلية»، عن طريق ابن أبي شيبة (في المصنف) وأحمد بن حنبل (في مسنده) والطبراني (في المعجم الكبير) وسعيد بن منصور (في سننه)، وأيضاً ح ١٤٨٦٣ عن عبدالله بن عمر: «من مات بغير إمام مات ميتةً جاهلية، ومن نزع يدأ من طاعة جاء يوم القيامة لا حجّة له»، منقولاً عن «المعجم الكبير» للطبراني و «حلية الأولياء» لأبي نعيم.

وفي ص٦٦ ح ١٤٨٦٥ عن ابن عمر: «من نزع يداً من طاعة الله وفــارق الجماعة ثم مات، مات ميتةً جاهلية، ومن خلعها بعد عهدها لتي الله ولا حجّة له». عن طريق الخطيب البغدادي في «المتّفق والمفترق».

- ٦٠ - «الجواهر المضيئة» للملاعلي القارىء الحنفي، المتوفّى (١٠١٤)، في خاتمة الكتاب ج٢ ص٥٠٥: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية»، ويقول في ص٧٥٥: وقوله (أي النبي الشيّة) في صحيح مسلم: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية» يعني أنّه: من لم يعرف ذلك الذي يجب الاقتداء والهداية به عند تصدّيه الامامة والقيادة فإنّ موته ميتة جاهلية.

٦١ \_ «مجمع الفوائد» لمحمد بن سليمان المغربي، المتوفّى (١٠٩٤ فــي الشام)، ج٢ ص٢٥٩، طبعة بيروت، ح٢٠٤٨: «من مات بغير إمام مات مــيتةً جاهلية».

وفي رواية أخرى عن معاوية بن أبي سفيان، ح ٦٠٤٩: «من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتةً جاهلية».

٦٢ – «البريقة المحمودية» للشيخ أبي سعيد الخادمي الحنفي، المتوفّى (١١٦٨) ج١ ص١٦، طبعة مصطفى حلبي بالقاهرة: «من مات ولم يعرف إمام زمانه فقد مات ميتةً جاهلية» (ملحقات إحقاق الحقّ ج١٩، حاشية ص١٥٦).

٦٣ ـ «إزالة الخفاء في مناقب الخلفاء» لشاه وليّ الله الدهـ لوي، المـ توفّى (١١٧٦) ج١ ص٣: «من مات وليس في عنقه بيعة مـات مـيتة جـاهلية»، ذكـ ر الحديث واستدلّ به على إثبات انّ تعيين الخليفة واجب كفائي على المسـلمين إلى يوم القيامة.

٦٤ - «إزالة الغين» للعلّامة الفقيه المولى حيدر علي بن محمد الفيض آبادي الهندي، المتوفّى (١٢٠٥) في مناقشة عدم صحّة بعض أحاديث البخاري، طبعة دهلي ١٢٩٥: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهلية» (المدخل، حديث الغدير، عن العبقات ص٦١).

محب الله البهاري الهندي الحنفي، المتوفّى (١١١٩)، عن عبدالعلي محمد بن نظام الدين محمد الهندي الحنفي، المتوفّى (١١١٩)، عن عبدالعلي محمد بن نظام الدين محمد الأنسصاري الهندي، المتوفّى (١٢٢٥) ج٢ ص٢٢٣ ـ ٢٢٤، طبعة لكهنو الأنسصاري الهندي، المتوفّى المتوفّى المتعبقة جاهلية» عن طريق البخاري، وكذلك في طبعة بولاق بحاشية كتاب «المستصفى» للغزالي ج٢ ص٢٢٤.

٦٦ – «نيل الأوطار – بشرح «المنتقى في الأخبار» – » للقاضي محمد بن على الشوكاني اليماني، المتوفّى (١٢٥٥) ج٧ ص ١٧١ طبعة بيروت، عن ابن عبّاس: «من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر، فإنّه من فارق الجهاعة شبراً فمات فيتته جاهلية».

وعن ابن عبّاس أيضاً: «من كره من أميره شيئاً فليصبر عليه، فإنّه ليس أحد من الناس خرج من السلطان شبراً فمات عليه إلّا مات ميتةً جاهلية».

وعن ابن عمر: «ومن خلع يداً من طاعة لق الله ولا حجّة لســه. ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتةً جاهلية» برواية مسلم. وعن حرث بن حرث الأشعري: «من فارق الجماعة شبراً فكأنمّا خلع ربقة الاسلام من عنقه» نقلاً عن الترمذي وابن خزيمة وابن حبّان. وروى عـن ابـن عبّاس عن طريق البزّار والطبراني في الأوسط.

77 ـ «ينابيع المودة» للعلامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي، المتوفّى (١٢٩٤) باب ٣٨ ج ٢ / ٣٥٠ ـ ٣٥١، نشر دار الاسوة للطباعة وص ١١٧ طبعة إسلامبول: «وفي المناقب بالسند عن عيسى بن السري قال: قلت لجعفر بن محمد الصادق الله : حدّ ثني عمّا ثبت عليه دعائم الاسلام، إذا أخذت بها زكى عملى ولم يضرّني جهل ما جهلت.

قال: «شهادة أن لا إله إلّا الله ، وأنّ محمداً رسول الله ، والاقرار بماجاء به من عند الله ، وحقّ في الأموال من الزكاة ، والاقرار بالولاية الّتي أمر الله بها ولايسة آل محمد عليه ، قال رسول الله عليه الله عن مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهلية ، قال الله عن وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم .

فكان علي صلوات الله علية ثم صار من بعده حسن ، ثم حسين ، ثم من بسعده علي بن الحسين ، ثم من بعده علي ، وهكذا يكون الأمر ، أنّ الأرض لا تصلح إلّا بامام ، ومن مات لا يعرف إمامه مات ميتةً جاهلية».

٦٨ ـ «صيانة الانسان عن وسوسة الشيخ دحلان» في الدفاع عن عقائد الوهابيّة في الحجاز، تأليف محمد بن بشير السهسواني الهندي الوهابي، المتوفّى (١٣٢٦) طبعة مصر ص ١٤٩، عن ابن عبّاس: «ليس أحد يفارق الجهاعة شبراً فيموت إلّا مات ميتةً جاهلية».

وعن أبي هريرة: «من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فسات مسات مسيتةً جاهلية». منقولاً عن مسلم. وفي ص٣٠٧\_ ٣١٥ نقل الحديث بـنصوص مـختلفة وأســانيد عــديدة، فذكر مصادره واستدلّ عليه.

وفي نهاية الباب المكمل المائة ص ٦٢٥ روى الحديث نقلاً عن السيخ بهاءالدين العاملي في «الأربعين» واعتبره حديثاً متّفقاً عليه بين العامّة والخاصّة، ورواه بهذا النصّ: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهلية» ونقله أيضاً عن «الملل والنحل» للشهرستاني.

79 ـ «تاريخ آل محمد» للعلامة القاضي بهلول بهجت أفندي، من أهالي القفقاز (آذربايجان في آسيا الصغرى) وساكن زنگنه زور بـ تركيا، والمـ توفّى (١٣٥٠)، ترجم كتابه من التركية إلى الفارسية، يروي في أواخر الكـ تاب بـ هذا النصّ: «من مات ولم يعرف إمام زمانه فقد مات ميتةً جاهلية»، وذكر ان الحديث متّفقٌ عليه لدى علماء الخاصة والعامة

٧٠ «الإمام جعفر الصادق» للعلامة المحقق، المستشار عبدالحليم الجندي المصري المعاصر، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية بجمهورية مصر \_القاهرة ١٣٩٧، روى في حاشية ص١٧٤ مرسلاً عن مسلم: «من مات وليس له إمام فيتته ميتة جاهلية».

#### أسامي رواة حديث «من مات ولم يعرف ...» والأحاديث المشابهة له

من الضروري أن نشير إلى أنّ رواة أحاديث القسم الأوّل (أي حديث «من مات ولم يعرف...») يعدّون سبعةً من صحابة الرسول الأكرم الشيّة ومن الشقات لدى أهل السنّة؛ يقول الذهبي في «الكاشف»: إنّ أصحاب الصحاح الستّ قد رووا مراراً عن كلّ واحدٍ من هؤلاء السبعة، وأثبتوا عملياً صدق مقالهم وصحّة رواياتهم. وإليك أسامي هؤلاء:

١ \_ زيد بن أرقم، المتوفّى (١٨٦)، الكاشف ٢٦٢/٢ ح١٧٣٨.

٢ عامر بن ربيعة العنزي، المتوفّى قبيل قـتل عـثمان، الكـاشف ٤٩/٢ ح٢٥٥٢.

٣\_عبدالله بن عبّاس، المتوقى (٦٨)، الكاشف ٢٠/٢ ح ٢٨٣٢.

٤ ــ عبدالله بـن عــمر بـن الخـطّاب، المـتوفّى (٧٤)، الكـاشف ٢٠٠/٢ - ٢٩٠٤.

٥ ـ عويمر بن مالك المعروف بأبسي الدرداء، المتوفّى (٣٢)، الكاشف ٣٠٨/٢ ـ ٤٣٩١. ٦\_معاذ بن جبل، المتوقّى (١٨)، الكاشف ١٣٥/٣ ح ٥٩٥٥.

٧\_معاوية بن أبي سفيان، المتوفّى (٦٠)، الكاشف ١٣٨/٣ ح ٥٦٢١.

أمّا رواة أحاديث القسم الثاني التي تبتدىء ب«من خرج» و «مــن فـــارق» و«من خلع» وأمثال ذلك، فهم الرواة المذكورون أعلاه، إضافةً إلى من يلي:

١ ــأبو هريرة الدوسي، المتوفّى (٥٩/٥٧).

٢٤ - أنس بن مالك، المتوفّى (٩٣)، يقول الذهبي في الكاشف ٣٤١/٣
 ح٤٣٣ في قسم الكنى، و١/٨٨ ح٤٨٣ -: إنّ جميع الصحاح الستّ قد روت كثيراً عن هذين الشخصين أيضاً.



# التحقيق حول الأحاديث الخاصّة بالامام المهديّ المنتظر ﷺ

والآن، وبعد التحقيق حول الحديث الذي يناقش موضوع الامامة ومعرفة أثمّة الحقّ في الاسلام \_ بما فيهم الامام المهديّ الموعود \_ بصورة عامّة، نتطرّق إلى شرح الأحاديث الخاصّة بالامام المهديّ على، وسائر الأمور المرتبطة به.



.

## رواة أحاديث الامام المهديّ الموعود المنتظر ﷺ من الصحابة في مصادر أهل السنّة

١ \_الامام أمير المؤمنين علي بن أبـي طـالب: سـنن أبـي داود ١٠٨/٤ ح-٤٢٩٠.

٢ \_ أبو أمامة الباهلي، صعد بن عجلان: البيان للكنجي ص١٣٧.

٣\_أبو أيّوب الأنصاري: المعجم الصغير للطبراني ١٣٧/١.

٤\_أبو سعيد الخدري: سنن أبي داود ج ٤ ص١٠٧ ح ٤٢٨٥.

ه \_ أبو سلمى راعي إبل الرسول ( مقتل الحسين للخوارزمي ص ٩٥ وعنه ينابيع المودة ٣٨٠/٣ ، فرائد السمطين ٣١٩/٢ ح ٥٧١ وعموم الكتب الشاملة لأحاديث المهدي.

٦ \_ أبو الطفيل عامر بن واثلة: مسند أحمد بن حنبل ٩٩/١.

٧\_أبو ليلي: مناقب الخوارزمي، الفصل الخامس ص٢٣ ــ ٢٤.

٨\_أبو واثل: عقد الدرر، لجمال الدين يوسف الدمشقي ص ٤٥ و ٦٢.

٩\_أبو هريرة: صحيح البخاري ١٧٨/٢ وعامّة الكتب الحاوية لأحاديث المهدى.

١٠ \_أنس بن مالك: سنن ابن ماجة ج ١٣٦٨/٢ ح ٤٠٨٧.

١١ ـ تــميم الداري: العــرائس للــ ثعلبي ص٢١٠ وعــنه عــقد الدرر
 ص٢٧٦ ـ ٢٧٧.

۱۲ ـ ثوبان مولى رسول الله ﷺ: سنن ابن ماجة ١٣٦٧/٢ ح ٤٠٨٤.

١٣ ـ جابر بن سمرة: البرهان للمتّقي الهندي، في ذيل التنبيهات، التـنبيه
 الأوّل، ص١٧٥.

١٤ ـ جابر بن عبدالله الأنصاري: مسند أحمد بن حنبل ٣٨٤/٣.

١٥ ـ جابر بن عبدالله الصدفي: استيعاب القرطبي ٢٢١/١، والمعجم الكبير للطبراني ٣٧٤/٢٢ ـ ٩٣٧.

١٦ ـ الامام حسن بن علي: ينابيع المودّة للقندوزي ج٣٩٣/٣ ـ ٣٩.

١٧ ـ الإمسام الحسسين بسن عملي: البسرهان للمتّقي الهمندي، البساب الثاني، ص ٩٤ حديث ١٧ و ١٨.

١٨ ـ سلمان الفارسي: مقتل الحسين للخوارزمي ١٤٦/١.

١٩ ـ طلحة بن عبيدالله: البرهان للمتقي الهندي ص٧١، و «المهدي المنتظر» لابن صديق ص١٣.

· ٢ - عبّاس بن عبدالمطّلب: «المهدي المنتظر» لابن صديق ص ١٢.

٢١ ـ عبدالرحمن بن عوف: البيان للگنجي الشافعي ص١٣٩.

٢٢ ـ عبدالله بن الحرث (حارث) بن جنزء الزبيدي: سنن ابن ماجة - ٢٢ ـ عبدالله بن الحرث (حارث) بن جنزء الزبيدي: سنن ابن ماجة - ٢٢ ـ ٢٨/٢ ح ٤٠٨٨. -

٢٣ ـ عبدالله بن عبّاس: الفصول المهمّة لابن الصبّاغ المالكي ص٢٩٣.

٢٤ ـ عبدالله بن عمر بن الخطَّاب: الفـصول المـهمّة ص٢٩٢، البـرهان،

الباب الأول ص٧٢ ح٢ والباب ٦ ص١٤٣ ح٦٠

٢٥ \_عبدالله بن عمرو بن العاص: البيان للكنجي ص ١٣١ \_١٣٣٠.

٢٦ \_ عبدالله بن مسعود: الفصول المهمّة لابن الصبّاغ ص ٢٩٤.

٢٧ \_عثمان بن أبي العاص: مسند أحمد بن حنبل ٢١٦/٤ \_٢١٧.

١٢ عثمان بن عنقان: «المهدي المنتظر» للصديق المغربي ص١٢،
 وكذلك في فتوى لإدارة المجمع الفقهي السعودي بمكّة ذكرت في آخـر كـتاب
 البيان للگنجى ص١٦٥.

٢٩ \_علقمة بن عبدالله: سنن ابن ماجة ١٣٦٦/٢ ح ٤٠٨٢ (وعنه «المهدي في السنّة» للشيرازي ص٤٢) والفصول المهنّة لابن الصبّاغ المالكي ص٤٤.

٣٠\_عليّ الهلالي: مجمع الزوائد الهيثمي ١٦٥/٩.

٣١ \_عمّار بن ياسر: البرهان، الباب الأوّل ص٧٥ حــديث ١٠ والبساب الرابع فصل ٢ ص ١١٢ حديث ٧ وص ١٦٩ حديث ٢٤.

٣٢ \_ عمر بن الخطّاب: البرهان، الباب الأوّل ص٨٦ حديث ٣٨.

٣٣ عمران بن حصين: مسند أحمد بن حنبل ٤٣٧/٤.

٣٤ \_ عمرو بن العاص: البرهان، الباب الرابع، فـصل ٢ ص ١١٩ حــديث ٢٣.

٣٥ ـ عمرو بن مرّة الجهني: «إبراز الوهم المكنون» لأبي الفيض الغماري و«العرف الوردي» ص ١٣٩ و ٣٩٠ و«المهدي المنتظر» لابن صديق الإدريسسي ص١٣٠.

٣٦ عوف بن مالك: المعجم الكبير للطبراني ١/١٨ ٥ ح ٩١.

٣٧ ـ قتادة بن النعمان: البرهان، الباب الأوّل ص٧٧ حديث ١٧ والباب السادس ص١٤٤ حديث ١٠ و ١١.

٣٨ ـ قرّة بن اياس المزنى: ينابيع المودّة ج٢/١٠٠٠.

٣٩\_كعب الأحبار: عقد الدرر لجمال الدين الدمشـقي ص٢٣٧ و٢٩٦\_ نقلاً عن «الفتن» لنعيم بن حمّاد ص٢٥٣.

٤٠ ـ كعب بن علقمة: البرهان، الباب السابع، ص١٤٩ ــ ١٥١ حــديث ٨ و١٣ و ٢١.

١٤ ــ معاذ بن جبل: «إبراز الوهم المكنون» الأحمد بن محمد بن صديق،
 ٣٣٤ ، المندرج في كتاب الامام المهدي عند أهل السنة ج ٢٣٤/٢.

٤٢ ـ فاطمة الزهراء بنت رسول الله كالشكاء: فرائد السمطين للحمويني.

٤٣ ــ أمّ المؤمنين أمّ سلمة : سنن أبي داود ١٠٧/٤ ح ٤٢٨٤.

٤٤ ــ أمَّ المؤمنين عائشة : كتاب الفتن لنعيم بن حمَّاد ص ٢٢٩، وعنه عقد الدرر ص٣٧ والبرهان، الباب الثاني ص ٩٥ حديث ٢١.

٤٥ ـ أمّ حبيبة: البرهان، الباب الرابع. فصل ٢ ص١١٧ حديث ٢٠.

### المعترفون بتواتر أحاديث المهدى المنتظر ﷺ وحتميّة صدورها

١ \_ أبو الحسن محمد بن حسين الآبري السجستاني (المتوفّى ٣٦٣هـ):
 من أعلام المحدّثين الثقات لدى حفّاظ وعلماء الحديث من أهل السنّة،

يشهد في كتاب «مناقب الشافعي» عذيل ترجمة محمد ابن خالد الجندي راوي الحديث المجعول «لا مهدي الله عيسي بن مبريم» - بصحة أحاديث المهدي وتواترها، وذلك حسب الشرح الموجود في المصادر المذكورة في الحاشية (١).

<sup>(</sup>١) تذكرة القرطبي ص٧٠١.

<sup>-«</sup>تهذيب الكمال» للحافظ المزّي ٢٥ /١٤٦ ذيل ترجمة محمد بن خالد الجندي .

\_«منار التهذيب» لابن قيّم الجوزيّة الحنبلي ص١٤٢.

<sup>«</sup>تهذيب التهذيب» لابن حجر العسقلاني ١٢١/٩ رقم ٢٠٩٩ ذيل ترجمة محمد بن خالد والاحتجاج بكلام الآبري في الردّ عليه .

ـ «فتح المغيث» للسخاوي (وعنه النظم المتناثر للكتّاني ص١٤٤).

\_«مصباح الزجاجة» للسيوطي (نقلاً عن العطر الوردي للبلبيسي ص 23، والعرف الوردي ص ١٦٥).

ـ«الصواعق المحرقة» لابن حجر ص ٩٩، وفي طبعة أخرى ص ١٦٧.

<sup>- «</sup>البرهان» للمتّقي الهندي ، الباب الثاني عشر .

\_«فرائد الفكر في الامام المهدي المنتظر» لمرعي بن يوسف الكرمي (وعنه لوائح الأنوار للسفاريني ص٢٣).

٢\_الحافظ محمد يوسف الگنجي الشافعي (٦٥٨): في «البيان في أخبار صاحب الزمان ﷺ»، في آخر الباب الحادي عشر ص١٢٦.

٣\_شمس الدين محمد بن أحمد القرطبي (٦٧١): في «التذكرة في أحوال
 الموتى وأمور الآخرة» ص ٧٠١.

٤ ـ الحافظ جـمال الديسن المرّي (٧٤٢): في «تمهذيب الكمال» ١٤٦/٢٥ ـ ١٤٩ م ٥١٨١.

٥ \_ ابن القيّم الجوزيّة الحنبلي (٧٥١): في «المنار المنيف» ص١٤٢.

٦-ابن حجر العسقلاني (٨٥٢): في «تهذيب التهذيب» ١٢١/٩ ذيل ترجمة محمد بن خالد الجندي والاحتجاج بكلام الآبري في الرد على الجندي، وكذلك \_نقلاً عن «إبراز الوهم المكنون» ص٤٢٣ \_في «فتح الباري (شرح صحيح مسلم)».

٧ ـ شمس الدين السخاوي (٩٠٢)؛ في «فتح المغيث» وعنه الآبري في [«النظم المتناثر» للكتّاني ص١٤٤ ، «إبراز الوهم المكنون» للمغماري ص٢٣٦

ـ.«الاشاعة» للبرزنجي ص٨٧.

ــ «شرح المواهب اللدنيّة» للزرقاني (وعنه «المتناثر» للكتّاني ص١١٤).

مداوا أنح الأنوار البهيّة) للسفاريني ، المندرج في كتاب «الامام المهدّي عند أهل السنّة » ٢٣/٢.

<sup>- «</sup>إسعاف الراغبين» للصبّان ص ١٤٧.

<sup>- «</sup>نور الأبصار» للشبلنجي ص ٣٤٥.

\_«النظم المتناثر» للكتّاني ص ١٤٤.

<sup>-«</sup>عقيدة أهل السنّة والأثر » لعبد المحسن عبّاد المندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة » ٢٠٢٢ .

ـ «الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهديّ المنتظر» للتويجريّ ص ٢٨ و١٤٣ و٣٠١.

\_«المهدي المنتظر» لابن صديق الغماري ص٧.

المندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ص ٢٣٢].

٨ ـ جلال الدين عبدالرحمن السيوطي (٩١١): في «مصباح الزجاجة»
 [نقلاً عن البلبيسي في «العطر الوردي في شرح القطر الشهدي» ص ٤٥].

وفي «الفوائد المتكاثرة في الأحاديث المتواترة»، ومختصره «الأزهار المتناثرة» [نقلاً عن «إبراز الوهم المكنون» ص ٤٣٤ والمندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ٤٣٤، وفي «العرف الوردي» المندرج في «الامام المهديّ المنظر عند أهل السنّة» ج ١ ذيل ص ٣٩٦].

٩ - ابن حجر الهيثمي (٩٧٤): في «الصواعق المحرقة» ص٩٩ وفي طبعة
 أخرى ص١٦٧.

١٠ \_ الشيخ مرعي بن يوسف الحنبلي (١٠٣٣): في «فوائد الفكر في الامام المهدي المنتظر» [وعنه «لوائح الأنوار اللهيّة» للسفاريني ج٢ والمندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة « الامام المهديّ عند أهل السنّة « الامام المهديّ عند أهل السنّة » ١٠٣٧، و «الاداعة» لمحمد صديق القنوجي ص ١٤٧].

11 \_ أبو زيد عبدالرحمن بن عبدالقادر الفاسي (١٠٩٢): في «منهج المقاصد ـ شرح «مراصد المعتمد» للشيخ محمد العربي الفاسي - » وعنه السخاوي [ «المهديّ المنتظر » ] لعبدالله بن محمد صديق الحسني الإدريسي ص ١٠].

١٢ \_محمد بن عبدالرسول البرزنجي (١١٠٣): في «الاشاعة لأشراط الساعة» ص٨٧.

١٣ \_ محمد بن عبدالباقي الزرقاني المالكي (١١٢٢): في «شرح

المواهب اللدنيّة [عنه «إسراز الوهم المكنون» لصديق المغربي ص ٤٣٤ والمندرج في «الامام المهدي عند أهل السنّة» ج ٢ ص ٢٣٠].

١٤ – الشيخ محمد بن قاسم بن محمد الجسوس المالكي (١١٨٢): في شرح كتاب «الرسالة» لعبدالله بن عبدالرحمن الشيرواني [الكتّاني في «النظم المتناثر من الحديث المتواتىر» ص١٤٥ والاحتجاج بكلام الجسوسي، و«المهديّ المنتظر» لابن صديق الغماري ص٩].

١٥ ـ أبو العلاء إدريس بن محمد إدريس الحسيني العراقي الفاسي ١٥ ـ أبو العلاء إدريس بن محمد إدريس الحسيني العراقي الفاسي (١١٨٣): في كتاب كتبه في الامام المهديّ [نقلاً عن «النظم المتناثر» ص١٤٤، و«المهديّ المنتظر» لابن صديق الغماري ص٨].

١٦ ـ الشيخ محمد بن أحمد السفاريني الحنبلي (١١٨٨): في «لوائح
 الأنوار البهيّة» المندرج في «الامام المهدايّ عند أهل السنّة» ٢٠/٢.

۱۷ \_ الشيخ محمد بَنَ عَلَيْ الصَّيَّانَ (۱۲ مَ): فــي «إســعاف الراغــبين» ص ١٤٥ و ١٤٧ و ١٥٢.

١٨ ـ القاضي محمد بن علي الشوكاني (١٢٥٠): في كتاب «التوضيح في تواتر ما جاء في المهديّ المنتظر والدجّال المسيح».

[الكتّاني في «النظم المتناثر» ص ١٤٤ ـ ١٤٦، محمد صديق القنوجي البخاري في «الاذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة» ص ١٦٠، الشيخ محمد خضر حسين المصري في مقالة «نظرة في أحاديث المهديّ» طبعة دمشق والمندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ٢١٢/٢، أحمد أمين المصري في «المهدي عند أهل السنّة» ٢١٢/٢، أحمد أمين المصري في «المهدي والمهدويّة» ص ١١٠ طبعة مصر، الشيخ عبدالمحسن عباد

الحجازي في مقالة «عقيدة أهل السنّة والأثر» طبعة المدينة المنوّرة والمندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ٤٠٣/٢، الشيخ التويجري في «الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهديّ المنتظر» ص٤٢.

«تحفة الأحوذي للمباركيوري ص ٤٨٤ باب «ما جاء في الممهديّ» فسي شرح الحديث ٢٣٣١] المندرج في «الامام المهدي عند أهل السنة» ج٢.

١٩ ــمؤمن بن حسين الشبلنجي (١٢٩١): في «نور الأبصار» ص٣٤٨.

٢٠ ــ سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي (١٢٩٤): في «ينابيع المودّة»
 ٣٤٣/٣ باب ٨٥.

٢١ \_أحمد بن زيني دحلان، مفتي الشافعية (١٣٠٤): فــي «الفــتوحات
 الاسلاميّة» ٢٩٥/٢ نقلاً عن «الاشاعة» للبرزنجي.

٢٢\_السيّد محمد صديق حسن القنوجي البخاري (١٣٠٧): في «الاذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة» ص ٢٢٠٠

٢٣ ـ محمد البلبيسي بن محمد بن أحـمد الحسيني الشافعي المصري (١٣٠٨): في «العطر الوردي في شرح القطر الشهدي» ص ٤٤ نقلاً عن «شـرح ورد السحر» للشيخ أبي عبدالسلام الشبراوي وص ٤٥ نقلاً عن «مناقب الشافعي» لأبي الحسن الآبري المتوقى ٣٦٣ وعن «مصباح الزجاجة» للسيوطي.

٢٤ ـ أبو عبدالله محمد بن جعفر الكتّاني المالكي (١٣٤٥): فــي «النــظم المتناثر من الحديث المتواتر» ص١٤٤ ـ ١٤٦.

ـ وقد ذكر أسامي ثمانية أشخاص من المعترفين بتواتر الأحاديث الخاصّة

بالمهديّ المنتظر، وعرض مصادرهم، وإليك أسماؤهم:

السخاوي، الآبري، العراقي، الشيخ جسوس، الزرقاني، مـؤلّف «مـغاني الوفاء بمعاني الاكتفاء»، السفاريني،الشوكاني.

٢٥ ــ المباركيوري (١٣٥٣): في «تحفة الأحــوذي» ص٤٨٤ بــاب «مــا جاء في المهديّ» في شرح حديث ٢٢٣١.

٢٦ ـ الشيخ محمد خضر حسين المصري (١٣٧٧): في مقالة «نظرة في أحاديث المهديّ» المطبوعة في «مجلّة التحدّن الاسلامي» دمشق ١٣٧٠ هـ ١٩٥٠م، ص ٨٢٩، ونقلاً عن الشوكاني وبصورةٍ تدلّ على القبول، وقد درجت كاملةً في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ٢١٢/٢.

٢٧ – أبو الفيض، السيد أحد بن محمد بن صديق الغماري الحسيني الأزهري الشافعي المغربي (١٣٨٠): في «إبراز الوهم المكنون من كلام ابن خلدون، أو المرشد المبدي أفساد طعن ابن خلدون في أحاديث المهدي» ص٣٣٤ – ٤٣٦ والمندرج كاملاً في «الامام المهدي عند أهل السنة» ٢٢٧/٢ ـ ٣٨٢ .

٢٨ ـ الشيخ ناصرالدين الألباني (المعاصر): في مقالة «حول المهدي»
 المنتشرة في «مجلّة التمدّن الاسلامي» دمشق، السنة ٢٢ ذي القعدة ١٣٧١ هـ،
 ص ٦٤٢ ـ ٦٤٦ والمندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ٣٩١/٢.

٢٩ ـ الشيخ صفاء الدين آل شيخ الحلقة العراقي: في «مجلّة التربية الاسلامية» العدد ٧ ص ٣٠ سنة ١٤ [«المهديّ المنتظر بين التصور والتصديق» للشيخ محمد حسن آل ياسين ص ٢٩، وأيضاً «المهديّ المنتظر» ص ٢٩].

٣٠ ـ الشيخ عبدالمحسن بن حمد عبّاد: عضو الهيئة التدريسيّة للجامعة الاسلامية بالمدينة المنوّرة، في مقالة «عقيدة أهل السنّة والأثر في المهديّ المنتظر» في «مجلّة الجامعة الاسلامية» بالمدينة المنوّرة، السنة الأولى، العدد الثالث ذي القعدة ١٣٨٨، القسم الرابع، ص١٤٣ والمندرج في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ص١٤٠٤ ـ ٤٠٤.

وفي مقالةٍ أخرى طويلة باسم «الردّ على من كذّب بالأحاديث الصحيحة الواردة في المهديّ»، ردّاً على رسالة «لا مهديّ ينتظر بعد الرسول خير البشر» لآل محمود قاضي قطر، المجلّة السابقة الذكر، العدد الأوّل السنة ١٢، ١٤٠٠/١٤ هـ، والمكتوب في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ٤٤٢/٢.

٣١ ـ أبو الفضل عبدالله بن محمد بن صديق الحسيني الإدريسي: في «المهديّ المنتظر» طبعة عالم الكتب، بيروت ص ٩٥.

٣٢ \_ الشيخ حمود بن عبدالله التويجري (المعاصر): من أساتذة الجامعة الاسلاميّة بالمدينة المنوّرة، في كتاب «الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهديّ المنتظر»، ردّاً على كتاب «لا مهديّ ينتظر بعد الرسول خير البشر» لقاضي قطر ص١٢١.

٣٣ \_ الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز (المعاصر): من رجال العلم في البلاط السعودي ورئيس إدارات العلوم والفتوى والدعوة والارشاد، في ذيل ما كتبه تأييداً لمقالة «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» للشيخ عبدالمحسن عبّاد، السابق الذكر، وكذلك في تقريظ له على كتاب «الاحتجاج بالأثر ...» للتو يجري المذكور ص٣.

٣٤ ـ وفي النهاية يجدر بالذكر انّ الدكتور عبدالحليم النجّار في مقدّمته على كتاب «المهديّة في الاسلام» لسعد محمد حسن المصريّ، والّذي يستلخّص في خلط الحقائق الاسلامية والتغافل عن المأثور من الحديث وعن شهادة العلماء في باب المهديّ المنتظر، وإنكاره لذلك \_قد أكّد أنّ علماء الحديث يعتقدون انّ موضوع المهديّ قد بلغ حدّ التواتر المعنويّ.



### المعترفون بصحّة أحاديث المهديّ المنتظر ﷺ وإمكانيّة الاحتجاج بها

وأمّا المعترفون \_ من علماء العديث ورواته من أهل السنة \_ بصحّة الأحاديث الواردة حول مختلف الأمور المختصّة بالمهديّ المنتظر، وإمكانية الاحتجاج بتلك الأحاديث، فهم حوالي خمسة وعشرين شخصاً، حيث شهدوا بتعابير متباينة أنّ الروايات المأثورة في هذا المجال صحيحة يمكن الاعتماد عليها، وإليك أساميهم وآثارهم الّتي شهدوا بها:

١ \_الحافظ الترمذيّ (العَتَوْقَى ١٩٤٧) في سننه \_الذي يعتبر من الصحاح
 الستّة في الحديث عند أهل السنّة \_ج ٤ ص ٥٠٥ و ٥٠٦.

٢ \_ الحافظ أبو جعفر العقيلي (٣٢٢) في «كتاب الضعفاء الكبير» ذيل
 ترجمة علي بن نفيل الحراني ج٣ ص٢٥٣ ح ١٢٥٧.

٣- أبو محمد حسن بن علي خلف البربهاري، شيخ الحنابلة (٣٢٩)؛ في كتاب «شرح السنّة»، حسب نقل الشيخ حمود التويجري في «الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهديّ المنتظر» ص٢٨.

٤ \_ الحاكم النيسابوريّ (٤٠٥) في «المستدرك» ج٤، في الصفحات ٤٢٩، ٤٤٢، ٤٥٤، ٤٥٤، ٤٦٤، ٥٢٠، ٥٢٠، ٥٥٥، ٥٥٥، ٥٥٨. ٥ ــ إمام المحدّثين البيهقي (٤٥٨): في «الاعــتقاد والهــدايــة إلى ســبيل الرشاد» ص١٤١ ـ وكذلك نقلاً عن ابن القيّم فــي «المــنار المــنيف» ص١٤١ ـ ١٥٥.

٦ ــ الحافظ البغويّ (٥١٠ أو ٥١٦): في «مصابيح السنّة» ج٣ ص٤٨٨ ح٤١٩٩ و ص٤٩٢ و ٤٩٣ ح ٤٢١٠ ـ ٤٢١٥ .

٧-المؤرّخ الشهير والمحدّث المعروف ابن الأثير (٦٠٦): في كتاب «النهاية في غريب الحديث والأثر» ج١ ص ٢٩٠ و ٢٩٠ و ٣٨٦ و ٣٨٦ و ٣٨٦ و ٣٨٦ و ٢٩٠ و ٣٨٦ و ٢٩٠

۸\_ابن منظور الأفريقي (۷۱۱): في «لسان العـرب» ج ۳٥٤/۱٥ ذيـل
 کلمة «هدی».

٩ - ابن تيمية: واضع أسس المنذهب الوهايي السعودي (٧٢٨): في «منهاج السنّة» ج ٨ ص ٢٥٤ ( ٢٠٠٠): في

١٠ ـ المحدّث السنّي الكسبير الحافظ الذهبي (٧٤٨): في «تلخيص المستدرك» ج٤ ص٥٥٣.

١١ ـ ابن كثير الشامي (٧٧٤): في «النـهاية فـي الفـتن والمـلاحم» ج١ ص٣٧ ـ ٤١.

۱۲ \_ الفاضل التفتازاني (۷۹۳): في «شرح المقاصد» ج ۳۱۲/۵ في شرح عقائد النسفي ص ۱٦٩.

١٣ ــنورالدين الهيثمي (٨٠٧): في «مجمع الزوائد» ج٧ ص٣١٣، ٣١٤، ٣١٦، ٣١٧. ١٤ \_ الشيخ محمد الجزري الدمشقي الشافعي (٨٣٣): في «أسمى المناقب في تهذيب أسنى المطالب» ص١٦٣ و ١٦٨.

١٥ \_ الشهاب أحمد بن أبي بكر البوصيريّ ( ٨٤٠): في «مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجة» ج٣ ص٢٦٣ ح ١٤٤٢.

17 ـ علاء الدين بن حسام الدين المعروف بالمتقي الهنديّ (٩٧٥): في «البرهان في علامات مهديّ آخر الزمان» كتبه ردّاً على السيّد محمد بن السيّد محمد خان الجونپوري الّذي ادّعى المهدويّة، وقد اعتمد أيضاً على فستاوى علماء المذاهب الأربعة الحنفي والشافعي والمالكي والحنبلي (والّتي تبيّن صحّة تلك الأحاديث ووجوب الإيمان بها على كلّ مسلم).

راجع الكتاب الآنف الذكر ص١٧٧ - ١٨٣.

۱۷ \_السيد محمد مرتضى الحسيني الحنفي الواسطي الزبيدي (١٢٠٥): في «تاج العروس» ج ١٠ ص ٨ م ٤ و ٤٠٩، ذيل كلمة «هدى».

١٨ \_ شهاب الدين أحمد بن إسماعيل الحلوائي الشافعي المصري المدي»، وقد أشير أكثر من مرّة إلى شرحه «العطر الوردي في شرح القطر الشهدي» ص ٦٨.

١٩ \_ أبو البركات الآلوسي الحنفي (١٣١٧): في «غالية المواعظ» ج١/٨٢/٨.

٢٠ أبو الطيّب محمد شمس الحقّ العظيم آبادي (١٣٢٩): في «عسون المعبود شرح سنن أبي داود» ج ١١ ص ٣٦١.

٢١ \_ الشيخ منصور على ناصف (بعد ١٣٧١): في «التاج الجامع

للأصول» الباب السابع ، ج ٥ ص ٣٤١.

٢٢ ــ الشيخ محمد بن عبدالعــزيز المــانع (١٣٨٥): فــي «تــحديق النــظر بأخبار الامام المنتظر».

٢٣ ــ الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي (١٣٨٨): في تعليقة له على الحديث المذكور في سنن أبي داود، نقلاً عن الشيخ عبدالمحسن عبّاد في مقالة «عــقيدة أهـل السنّة والأثر في المهديّ المنتظر» المكتوب في «الامام المهديّ عــند أهــل السنّة» ج٢.

٢٤ ـ أبو الأعلى المودودي، المعاصر: في «البيانيات» ص١١٦.

٢٥ ــ الكاتب المحقّق سعيد أيّوب، المعاصر: في «عقيدة المسيح الدجّال في الأديان» ص٣٦١، الطبعة التالثة بقم، مطبعة مهر ١٤١٣.

مرز تحية ترسي سدى

#### المهدي ﷺ من أبناء فاطمة ﷺ بنت رسول الله ﷺ

من التنبّؤات الواضحة الّتي أشار إليها الرسول الأكرم الليّؤ في الامام المهديّ المنتظر، بالنسبة إلى نسبه وعشيرته، هو انّ ذلك الموعود العالمي من ولد فاطمة، وقد روى وأثبت حوالي سبعين شخصاً من أصحاب الحديث وأعلام التاريخ لدى أهل السنّة، أحاديث تبيّن هذا الأمر ونماذج تاريخيّة ترتبط به، ولم يبق بذلك مجال لأدنى شكّ في ذلك، وإليك النصوص الّتي ذكرها الرسول الأكرم المنتق في هذا الموضوع برواية أمّ سلمة:

«المهديّ حقّ وهو من ولد فاطمة».

«المهديّ من ولد فاطمة».

«المهديّ من عترتي من ولد فاطمة».

وبرواية الحسين بن علي بن أبي طالب، حيث وجَّه ﷺ خطابه إلى فاطمة:

«المهدي من ولدك».

«أبشري يا فاطمة فإنّ المهديّ منك».

«أبشري يا فاطمة ، المهديّ منك».

وبرواية أبي أيّوب الأنصاري:

« ... ومنّا خير الأوصياء وهو بعلك ... ومنّا المهديّ وهو من ولدك» .

« ... ومنّا المهدي ...» .

وتتلخّص هذه الأحاديث في أنّ المهدي الله من أبناء ف اطمة على بنت رسول الله على أن المهدي الله الله من يدّعي المهدويّة من غير أبناء فاطمة.

كما انّ سائر خصائص المهديّ الحقيقي تدلّ على كذب المدّعين المهدويّة وبطلان دعواهم وإن كانوا من أبناء فاطمة .

وأمّا المصادر الّتي روت بأنّ المهديّ من ولد فاطمة فهي كالتالي:

١ \_إبراز الوهم المكنون من كلام ابن خلدون: لأحمد بن محمد بن صديق المغربي، ص٢٩١ \_ ٢٩٥ المندرج في كتاب الامام المهدي عند أهل السنّة.

٢ ـ الاذاعة لما كان وَمِمَّا يَكُونَ بَيْنَ يَدِي السَّاعة : للسيّد محمد صديق حسن القنوجي البخاري، ص١١٦.

٣-الأربعون حديثاً في المهديّ: للحافظ أبي نعيم الأصفهاني، المذكور
 في «العرف الوردي» للسيوطي و«حديقة الشيعة» للمقدّس الأردبيلي و«كشف الغمّة» للإربلي و«بحار الأنوار» للعلّامة المجلسي.

٤ - أرجح المطالب: للشميخ عميدالله الحمنفي، ص ٣٨١ و ٣٨٥ و ٣٨٥ بأسانيد مختلفة.

٥ \_إسعاف الراغبين: لابن صبّان المالكي، المطبوع في حاشية «نـور الأبصار» للشبلنجي ص١٥٤. ٦ ــ الاشاعة لأشراط الساعة: لمحمد بـن رسـول الحسـيني البـرزنجي،
 ٨٨.

٧\_أشعّة اللمعات: للشيخ عبدالحقّ الدهلوي، ٣٣٧/٤.

٨ ـ إنسان العيون (المشهور بالسيرة الحلبيّة): ١ /٣١٤.

٩\_البرهان في علامات مهدي آخر الزمان: للمتّقي الهندي، باب ٢، ح ٢
 و١٧ و ٢٠ و ٢٢ و ٢٣.

١٠ ـ البيان في أخبار صاحب الزمان: للكنجي الشافعي، ص٩٨ طبعة
 مؤسسة الهادي للمطبوعات.

١١ ـ التّاج الجامع للأصول: للشيخ منصور عملي نماصف، ج ٥ ص٣٤٣،
 أوائل الباب السابع من كتاب الفتن.

١٢ ـ تاريخ الرقّة: لأبي على القشيري الحرّاني، ص٧٠ و ٧٠.

١٣ \_التاريخ الكبير: للبخاري، ج٣٤٦/٣ رقم ١١٧١.

١٤ \_ تذكرة الحفّاظ: لشمس الدّين الذّهبي، ٢/٤٦٤ \_ ٤٦٤.

١٥ \_ التذكرة: للقرطبي، ص٦٩٩.

ُ ١٦ \_ تعليقة: للشيخ طاهر النعساني على «تاريخ الرقّمة» للقشيري، ص ٧٠.

١٧ \_ تلخيص مستدرك الحاكم: للذهبي، ٤/٥٥٧.

١٨ ـ تمييز الطيّب من الخبيث: لابن ديبع الشيباني، ص ٢٢٠.

١٩ \_ تيسير الوصول: لابن ديبع الشيباني، ١١٢/٤ - ٤.

٢٠ ـ جالية الكدر: لعبدالهادي الأبياري، ٢٠٨.

٢١ \_ الجامع الصغير: للسيوطي الشافعي، ٤٣٨/٢.

٢٢ ـ جمع الجوامع: للسيوطي، ٢٠٤/٢.

٢٣ ـ جواهر العقدين: لنورالدين السمهودي، نقلاً عـن «يـنابيع المـودة» للقندوزي، أوّل باب ٧٣ ج ٢٦٢/٣.

٢٤ ــ الدرّ المنثور: للسيوطي، ٥٨/٦ نــقلاً عــن أبــي داود وابــن مــاجة
 والطبراني والحاكم، عن أمّ سلمة.

٢٥ ـ الدرّ المنظم: لمحمد بن طلحة الشافعي (٦٥٢)، المندرج في باب ٢٥ من «ينابيع المودّة» ج٢٠٣/٣ طبعة دار الأسوة وص٤٣٢ طبعة السطنبول.

٢٦ ـ ذخائر العقبى: لمحبّ الدين الطبري، ص١٣٥ ـ ١٣٦، وعنه «أربعون حديثاً في المهدي» لأبي العِلاءِ الهمداني.

٢٧ ـ راموز الأحاديث: لأحمد ضياء الدين الحنفي النقشبندي، ص٢٣٦.

٢٨ ـ السراج المنير ـ في شرح الجامع الصغير للسيوطي ــ: لأحــمد بــن محمد العزيزي ج٣ ص ٤٠٩٪ *المين المنيز المنون* 

٢٩ ــ السنن: لأبي داود السجستاني، ٢٠٧/٤.

٣٠\_سنن المصطفى: لابن ماجة القزويني، ١٣٦٨/٢ ح٤٠٨٦.

٣١ ـ شرح نهج البلاغة: لابن أبي الحديد، ٢٨١/١ طبعة مصر بمجلّدين.

٣٢\_صحيح مسلم: وعنه كنز العمّال ٢٦٤/١٤ ح ٣٨٦٦٢.

٣٣ ــ الصواعق المحرقة: لابن حجر الهيثمي، ص١٦٣ .

٣٤\_العرائس الواضحة: لعبدالهادي الأبياري، ٢٠٨.

٣٥ ــ العرف الوردي فــي أخــبار المــهدي: للســيوطي ضــمن «الحــاوي للفتاوي» ٦٦/٢ عن أبي نعيم وابن عساكر والطبراني، طبعة ١٣٧٨ بمصر. ٣٦\_عقد الدرر في أخبار المنتظر: ٤٢ نقلاً عن سنن ابن ماجة، وسنن الامام أبي عمر المقري، و«صفة المهدي» للحافظ أبي نعيم، و«الملاحم» لابن منادي.

٣٧\_الفتاوي الحديثة: لابن حجر الهيثمي المكّي، ص٢٩.

٣٨\_ الفتح الكبير: ليوسف النبهاني اللبناني، ص٥٩ ٢.

٣٩\_ الفتن والملاحم: لأبي نعيم بن حـمّاد، ج ١ ص٣٧٣ طبعة مكـتبة التوحيد بالقاهرة.

. ٤ ـ الفِتوحات المكّيّة: لمحيى الدين ابن عربي، طبعة بولاق.

٤١ ــ الفردوس: لشيرويه بن شهردار الديلمي، رقم ٦٦٧٠ ج٤ ص٢٢٣.

٤٢ \_ الفصول المهمّة: لابن الصبّاغ المالكي ص٢٩٤.

٤٣\_الفقد الأكبر: للمولوي حسن الزمان، ٦٧/٢ و ٧٠/٢.

٤٤ ــ كنز العمّال: للمتّقي الهندي، ٣١٨/٦ و ٢٥٩/٧ طبعة حسيدر آباد و ٢٥٩/٧ عن الله عن سلمة و ٢٦٤/١٤ عن سنن أبي داود وصحيح مسلم، عن أمّ سلمة و ٢٦٤/١٤ عن ابن عساكر، عن الامام الحسين بن علي، طبعة حلب.

٤٥ ـ كنوز الحقائق: للمناوي ص٣و ١٦٤ ط بولاق بمصر.

٤٦ ــ لوائح الأنوار البهيّة: لمحمد السفاريني الحنبريج ٢ ص ١٠ المندرج
 في كتاب الامام المهدي عند أهل السنّة، قبل عنوان الفوائد.

٤٧ \_ مجمع الزوائد: لنورالدين الهيثمي، ١٦٦/٩ ، كتاب المناقب، بــاب
 فضل أهل البيت.

٤٨ \_المستدرك: للحاكم النيسابوري، ٤٧/٤.

٤٩ \_ مسيند فياطمة: للسيوطي، ص٤٧ ح ٨٩ طبعة ١٤٠٦ بمطبعة

العزيزية في حيدر آباد بالهند، نقلاً عن ابن عساكر.

٥٠ ـ مشارق الأنوار في فوز أهل الاعتبار: للحمراوي، ص١٥٢ نقلاً عن «صحيح مسلم» و«سنن أبي داود» و«سنن النسائي» و«مستدرك الحاكم» و«سنن ابن ماجة» و«سنن البيهقى» وغيرهم.

٥١ مشكاة المصابيح: للخطيب التبريزي، ١٥٠١/٣ ح٥٤٥٣.

٥٢ ـ مصابيح السنّة: للبغوي، ٤٩٢/٣ م ٤٢١١.

٥٣ ـ مطالب السؤول: لمحمد بن طلحة الشافعي، ج ١/٨١ ـ ٨٢.

٥٥ - المعجم الصغير: لأبي القاسم الطبراني. ج ٧٧/١.

٥٥ \_مفتاح النجاة: للبدخشي، ص١٠٠ (مخطوط).

٥٦ ـ مقاتل الطالبيين: لأبي الفرج الاصبهاني، ص١٣٨.

٥٧ ـ المقاصد الحسنة: لشمس الدين السخاوي ص ٤٣٥.

٥٨ - الملاحم: لابن منادي - أبي الحسين أحمد بن جعفر -، ص١٧٩.

٥٩ ــ المنار المنيف: لابنَ قيّم الجوزيّة ص١٤٦ ح ٣٣٤.

٦٠ ــ منتخب كنز العمّال: المطبوع في حاشية «مسند أحمد بن حــنبل» ،
 ٩٦/٥ و ٢٠/٦.

٦١ \_ منهاج السنّة: لابن تيميّة الحرّاني، ٢٥٥/٨.

٦٢ ـ ميزان الاعتدال: للذهبي، ١/٤٤٩ و ٢/ ٤١٦.

٦٣ ـ نهاية البداية والنهاية: لابن كثير الدمشقي، ٣٧ و ٤٠.

٦٤ ـ ينابيع المودّة: لسليمان القندوزي، ٨٦/٣ ط بيروت وص١٩٥
 ط النجف.

## المهدي الموعود المنتظر حسيني ، أي من أبناء الإمام الحسين بن علي المنتظر العلم الحسين بن على المنتظر وليس بحسني ، أي من أبناء الامام الحسن بن علي المنتظ

ومسن تسنبّوات الرسول الأكرم الله بالنسبة لنسب الامام المهديّ المنتظر على الآمام المهديّ حسيني، فقد ذكر النبيّ الله مراراً ان نسب الامام المهديّ عبدالله الحسين بن علي بن أبي طالب الله .

وقد ذكر ما لا يقل عن مائة وثمان وعشرين شخصاً من أعلام الحديث والتاريخ من أهل السنة في مصادر أحاديثهم ومراجعهم التاريخية \_ كما سيأتي \_ ان الامام المهدي قد ولد في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري، وأن سلسلة آبائه ابتداءً من الامام الحسن العسكري تنتهي إلى الامام الحسين بن علي بن أبي طالب، ولم يبقوا بذلك أدنى شك في أن الامام المهدي الموعود المنتظر حسيني، ولا داعى إذن لمناقشة هذا الموضوع بعد ثذ.

وما ذكرنا ذلك إلّا ليتنبّه القارىء إلى بعض حقائق التــاريخ وتــنكشف له أكاذيب من يدّعي أنّ المهديّ المنتظر حسنيّ النسب، فاقرأ مــا يــلي ليــميز لك الخبيث من الطيّب.

وإليك الآن أسامي عددٍ ممّن شهد وروى أنّ الامام المهديّ ﷺ حسينيّ

## النسب:

[شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديدج ١ ص ٢٨١ ـ ٢٨٢ و ١٣٠/١٩ ].

٢ ـ الحافظ أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني الشافعي (المتوفّى ٣٨٥) ـ وعنه البيان للكنجي الشافعي في نهاية الباب التاسع ص ١٢٠، والقندوزي في ينابيع المودّة، أواسط الباب الرابع والتسعين ـ: في الجرح والتعديل، ذيل حديث طويل عن أبي سعيد الخدريّ ـ يـذكر فيه مرض الرسول وعيادة فاطمة له والحديث بينهما، وانّ الرسول ذكر لها سنّ خصالٍ خصّصها الله تعالى الأسرتها ـ. وأضاف أنّ من الخصال الستّ التي ذكرها رسول الله كالله عليه هي انّ المهديّ منهم، وانّ عيسى يصلّي خلفه.

ثمّ وضع يده على كتف الحسين ـوكان حاضراً عنده ـوقال: «مـن هـذا مهديّ الأُمّة».

كما ذكر القندوزي هذا الجزء من الحديث في ينابيع المودّة أواسط الباب الرابع والتسعين، ج٣/٤/٣ ح٤٣.

٣-الحافظ أبو نعيم الأصفهاني (٤٣٠ هـ): في رسالة «أربعون حديثاً في المهدي»، الحديث السادس مسنداً عن حذيفة على ان رسول الله الشيئية خلطب بالناس فأخبر عمّا سيحدث بعده وقال:

«لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطوّل الله عن ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً من

ولدي اسمه اسمي».

فقام سلمان على وقال: يا رسول الله، من أيّ ولدك هو؟ قال: «من ولدي هذا، وضرب بيده على الحسين على »(١).

وقد روى هذا الحديث عدد من المذكورين أدناه، وبنفس المعنى مع بعض الفوارق في النصوص، ولكنّنا نعتذر عن ذكر تلك النصوص بغية الاختصار.

٤ \_ أخطب خطباء خوارزم موفّق بن أحمد المكّي الخـوارزمــي (٥٨٦): في «مقتل الحسين ﷺ» أوائل الفصل السابع ص١٤٦.

٥ ـ شيخ الاسلام أبو العلاء حسن بن أحمد بن حسن العطّار الهمداني ـ مؤلّف «أربعون حديثاً في المهديّ» ـ (٦٩٥هـ): بالشرح الموجود فـ «فـرائـد السمطين» ونقلاً عن «مناقب الكاشي ـ مخطوط ومـوجود فـي مكـتبة آيـة الله المرعشي في قم ـ».

٦ \_ ابن أبي الحديد (٦٥٦) أن في يشرح نهج البــلاغة ج ١ ص ٢٨١ ـ ٢٨٢ وج ١٩ ص ١٣٠ مشيراً إلى ما نقله ابن قتيبة في «غريب الحديث» عن علي ﷺ.

٧\_محمد بن يوسف الگنجي الشافعي (المقتول سنة ٦٥٨): فــي «البــيان في أخبار صاحب الزمان» ص١٢٠، الباب التاسع، نقلاً عن «الجرح والتعديل»

<sup>(</sup>۱) لم نحصل على رسالة الأربعين للحافظ أبي نعيم ، ولكن السيوطي (المتوفّى ۱ ۱ هـ) قد نقل الحديث ضمن مجموعة من الأحاديث في رسالة سمّاها «العرف الوردي في أخبار المهدي » ، ثمضم هذه إلى عشرات الرسائل الأخرى في كتاب «الحاوي للفتاوي » ، وقد تمّ طبع هذا الكتاب و نشر هسنة ١٣٧٨ هـ ، وهم ١٩٥٩ م في مصر . كما انّ علماء الشيعة أيضاً درجوار سالة الأربعين هذه في كتبهم ، فقد ذكر ها الاربلي في «كشف الغمّة » و البحر اني في «غاية المرام » و العكّرمة المجلسي الثاني في «بحار الأنوار» (ج ١٥ ص ٧٨ ـ ٧٩) و العاملي في «أعيان الشيعة » (جزء ٤ فصل ٣) ، و البلاغي في «الحجّة البالغة » و مؤلّفوا «نامه دانشوران» \_ فارسيّة \_ في ج ٢ من هذا الكتاب .

للدارقطني.

٨ ـ يوسف بن يحيى المقدسي الشافعي السلمي (٦٨٥): في «عـقد الدّرر في أخبار المنتظر» طبعة مسجد جمكران. قم.

الباب الأوّل ص٤٦ نقلاً عن «صفة (المهديّ» لأبي نعيم، عن حذيفة.

نهاية الباب الثاني ص٥٦ نقلاً عن المصدر السابق.

الباب الرابع فصل ٢ ص١٢٦ نقلاً عن جابر بن يــزيد الجــعفي، عــن أبــي جعفر الامام الباقر علي وص١٣٢ نقلاً عن الامام أمير/المؤمنين عليه.

الباب السادس، تحت عنوان: في تـصريح النـبيّ بأنّ المـهديّ مـن ولد الحسين، نقلاً عن الدار/قِطني مؤلّف «الجرح والتعديل».

أواسط الباب الخامس ص ١٧٠ ثقلاً عن الفتن لنعيم بن حمّاد، عن عبدالله بن عمرو.

الباب التاسع، الفصل الثالث ص ١٨٦ عن «صفة المهدي» للحافظ أبسي نعيم والحافظ أبي عبدالله نعيم بن حمّاد و«المعجم» للحافظ أبي القاسم الطبراني عن عبدالله بن عمرو.

٩ \_ محبّ الدين الطبريّ ( ٦٩٤): في «ذخائر العقبي» ص١٣٦ \_ ١٣٧.

١٠ ـ الشيخ إيراهيم بن محمد بن مؤيد بن عبدالله الجويني الخراساني (٧٣٠): في «فرائد السمطين \_ في فضائل المرتضى والبتول والسبطين والأئمة من ذريتهم \_» ج٢ ص٣٢٥ \_ ٣٢٦ ح ٥٧٥ ، مع ذكر سنده منتهياً إلى الحافظ أبي العلاء حسن عطّار الهمداني.

١١ \_ الحافظ شمس الدين الذهبي (٧٤٨): في ميزان الاعتدال ج٢

ص ٣٨٢، ذيل اسم عبّاس بن بكار الضبي.

۱۲ \_ السيّد على شهاب الهمداني (۷۸٦): في «مودّة القربى وأهل العباء» المندرج في «ينابيع المودّة للقندوزي ج ٣١٤/٢ \_ ٣١٩»، المودّة العاشرة، مع أحاديث أخرى بنفس المضمون.

١٣ \_ محمد بن محمود الحافظي المعروف بخواجــه پــارسا (٨٢٢): فــي «فصل الخطاب» حيث ذكر بصراحة ان الامام المهدي من ولد الامــام الحســن العسكري. [ينابيع المودّة، باب ٦٥، ج٣/١٧١].

١٤ - ابن حجر العسقلاني (٨٥٢): في «لسان الميزان» ج٣ ص٣٠٠،
 بنص فرائد السمطين.

١٥ \_ ابن الصبّاغ المالكي (٨٥٥): في «الفصول المهمّة في معرفة الأئمّة». ص٢٩٦ نقلاً عن أبي نعيم، بالنصّ المرويّ عن حذيفة.

١٦ ـ سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي (١٢٩٤): في «ينابيع المودّة»،
 أواخر الباب ٥٤ ج ٢/٤٤ ح ٤٠، نقلاً عن مودّة القربى للهمداني.

أوائل الباب ٧٧ ج ٢٩١/٣ ح ٨ نقلاً عن عليّ ﷺ، عن رسول الله ﷺ، ونقلاً عن سليم بن قيس عن سلمان، انّ رسول الله قال مخاطباً الحسين:

«... أنت أبو حبج تسعة، تاسعهم قنائمهم المنهديّ»، رواه الحسويني والخوارزمي، وعن ابن عبّاس بهذا النصّ: «وتسعة من ولد الحسين منطهّرون» رواه الحموينيّ.

أواسط الباب ٩٤ ج٣٩٠/٣ ح ٢٨، نقلاً عن كتاب الأربعين للحافظ أبسي نعيم، عن حذيفة، في جواب رسول الله ﷺ عن سؤال سلمان حول اسم ابنه \_

على أنَّ المهديِّ يعتبر من أبنائه ...

وص ٣٩٢ ح٣٦ نقلاً عن ابن خشّاب عن الامام علي بن موسى الرضا ﷺ وإعلامه بأنّ المهديّ ابن العسكري.

وأيضاً في ص٣٩٢ ح٣٧ مسنداً عن الامام مـوسى الكـاظم، بأنّ الامـام الصادق قال: «إنّ المهديّ من ولدي».

وص ٣٩٤ ح٤٣ بالنصّ الّذي ذكرناه عن «الجرح والتعديل» للدارقطني.

أيضاً ص ٣٩٤ ح ٤٤، عن مناقب الخوارزسي (١) عن سلمان الفارسي. ويذكر في هذه الرواية انّ سلمان جاء إلى رسول الله ﷺ فرأى الحسين بن علي جالساً في حجره وهو يقبّله ويخبر بأنّ الامام القائم هو التاسع من ولد الحسين.

۱۷ ـ الشيخ عبدالهادي الآسياري (۱۳۰۵): فسي «العرائس الواضحة» ص۲۰۸.

١٨ ـ السيّد مؤمن بن بحين الشبائجي (١٣٠٨): في «نمور الأبحار فسي
 مناقب آل بيت النبي المختار»، ص ٣٤٥، طبعة منشورات الشريف الرضي.

<sup>(</sup>١) لم أعثر على هذه الرواية في المناقب، ولكنها موجودة في المقتل ج ١ ص ١٤٦.

المعترفون من علماء السنّة بأن الامام المهدي الله من ذرّية فاطمة الزهراء الله والامام الحسين بن علي الله وان ولادته كانت في النصف من شعبان سنة ٢٥٥ هجرية

والآن نلفت نظر القارىء العزيز إلى موضوع هامّ:

إنَّ مسألة المهدويّة في الاسلام مشأنها شأن مسألة الامامة الَّتي أشرنا إليها في المقدّمة ـ تعتبر أساساً من المسلئل المتفق عليها بين جميع المذاهب العقائديّة والفقهية في الاسلام.

إنّما الاختلاف في ولادة الامام المهديّ، حيث ينكر عدد قليل من أهــل السنّة أنّه قد ولد، بينما يوافق أكثرهم رأي الشيعة في ذلك، وقد شهدوا بــه فــي مصادرهم العقائدية والحديثية والتاريخية.

كما أنّ المعتقدين بولادته يوافقون رأي الشيعة فسي انستسابه إلى الاسام العسكري، وفي سائر خصاله وشؤون حياته مثل الغيبة وغيرها.

ومن أجل تطبيق أجزاءٍ من كلام الامام على للله في نهج البلاغة مع مسألة المهديّ المنتظر، اعتمدنا في هذا الكتاب على ما شهد به ابن أبي الحديد شارح نهج البلاغة، إلّا انّ الرجل خالف رأي الشيعة في موضوع ولادة الامام ورأى أنّ المهديّ سيولد بعدئذ، ولذلك فإنّنا نعرض في هذه المقدّمة أسامي ما يزيد على

مائة شخص من مفكّري أهل السنّة ومؤرّخيهم الّذين وافقوا رأي الشيعة وشهدوا بولادة الامام المهديّ في النصف الثاني من القرن الشالث الهـجري، وإذا أردت المزيد فراجع كتاب «الامام المهدي الله عند أهل السنّة» وتأمّل مقدّمة الكـتاب خاصّة (۱).

ا \_أبو بكر محمد بن هارون الروياني (المتوفّى ٣٠٧): فــي «مسنده» المخطوط والمتواجد في المكتبة الظاهريّة بالشام، وقــد دُرج الجــزء الخــاصّ بالامام المهدي من الكتاب في المجلّد الثالث من «الامام المهدي الله عند أهــل السنّة».

٢ ـ ابن أبي الثلج، أبو بكر محمد بن أحمد بن البغدادي (٣٣٨ ـ ٣٣٢) من كبار المحدّثين ومؤلّف «تاريخ الأثمّة» الذي طبع سنة ١٣٧٠ هجرية في النجف تحت عنوان «مواليد الأثمّة» ملحقاً بكتابي «الفصول العشرة في الغيبة ـ للشيخ المفيد» و«النوادر للراوندي»، وقد صرّح في هذا الكتاب بأنّ الامام المهدي عليه ينتسب إلى الامام العسكري، وأنّه قد ولد.

٣-أبو العبّاس أحمد بن إبراهيم بن علي الكنديّ، تلميذ ابن جرير الطبريّ، وهو من مشايخ الحافظ أبي نعيم الأصفهاني، مقيم مكّة، وراوي كتاب «مواليد الأثمّة».

٤ - أبو علي أحمد بن محمد بن علي العمادي النسوي، راوي كتاب «مواليد الأثمّة» لابن أبى الثلج سنة ٣٥٠ عن الكندي السابق الذكر.

<sup>(</sup>١) أَلَف هذا الكتاب ابن ضعيف ، وهو يشتمل على ٥٦ نصّاً في الحديث والتاريخ والكلام والأدب في المهدي المنتظر ﷺ ممّاذكر هأهل السنّة ، و تمّطبع الكتاب ونشر هالمرّة الثانية في بير و تسنة ١٤٠٢ في مجلّدين كبيرين .

٥ \_ أبو مسعود أحمد بن محمد بن عبدالعزيز بن شاذان البجلي، كاتبرسالة «مواليد الأثمّة» وممليها على أبي منصور الشيرازي.

٦ ـ أبو منصور عبدالرحيم بن محمد بن أحمد بن شرابي الشيرازي، الذي
 سمع الرسالة المذكورة عن أبي مسعود وكتبها.

٧ ـ أبو محمد أسد بن أحمد الثقفي، الذي تلقى رسالة «مواليد الأثمّة» من
 أبى منصور.

٨\_أبو ماجد محمد بن حامد بن عبدالمنعم بن عزيز بن واعظ الدي أثبت
 الرسالة عن الثقفي المذكور.

٩ \_ أبو عبدالله محمد بن عبدالواحد بن فاخر القرشي ، الذي سمع الرسالة
 عن أبى ماجد ورواها .

١٠ \_ محبّ الدين أبو عبدالله محمد بن محمود بن حسن النجّار البغدادي المدرسة المستنصرية ببغداد، ومؤلّف «ذيل تاريخ بغداد \_ في ٤٠ مجلّداً \_ »، وقد سمع رسالة «مواليد الأثمّة» عن المشايخ الثلاثة السابقين (أبي محمد الثقفي، وأبي ماجد، وأبي عبدالله القرشي) وأثبتها.

١١ ـ النسّابة الشهير أبو نصر سهل بن عبدالله البخاري الزيدي (بعد ٣٤١): في «سرّ السلسلة العلويّة» حول اسم الامام الحسـن العسكـري ﷺ، طـبع فـي النجف.

١٢ \_ المؤرّخ الشهير علي بن حسين المسعودي (٣٤٦): في «مروج الذهب» ج٢٢٥/٣. ١٣ \_ الخوارزمي محمد بن أحمد بن يوسف الكاتب (٣٨٧): في «مفاتيح العلوم» طبعة ليدن سنة ١٨٩٥، ص٣٢\_٣٣.

١٤ ــ الحافظ أبو الفتح محمد بن أحمد بن أبي الفوارس البغدادي (٣٨٨ ــ ١٤): في «أربعينه» الحديث الرابع، وعنه «كشف الأستار» للـمحدّث النـوري ص ٥٩ ــ ٦١، الطبعة الأولى.

١٥ ـ جعفر بن محمد بـن المـعتزّ المسـتغفري السـمرقندي (٤٣٢): فـي «دلائل النبوّة والمعجزات» نقلاً عن الشيخاني في «الصراط السويّ».

١٦ ـ أبو بكر أحمد بن حسين البيهقي الخسـروجردي الشـافعي (٤٥٨):
 في «شعب الايمان»، طبعة دائرة المعارف بالهند.

۱۷ \_مؤلّف «مجمل التواريخ والقصص» بالفارسية، (تأليف سـنة ٥٢٠)، ص٤٥٨، طبعة طهران.

١٨ ـ أحمد بن أبي النوسين المتامقي الحامي (٥٣٦): وعنه «ينابيع المودّة».
 في حياة أمير المؤمنين، الباب ٨٧ ج٣٤٩/٣.

١٩ ـ ابن الخشّاب أبو محمد عبدالله بن أحمد البغدادي (٥٦٧): في
 «تاريخ مواليد الأئمّة و...» (١)، وعنه «كشف الأستار» و«أعيان الشيعة».

` ٢٠ ـ أخطب خوارزم موفّق بن أحمد الحنفي (٤٨٤ ـ ٥٦٨): «في مقتل الامسام الحسسين» ـ وقد خلط البعض هذا الكتاب مع كتاب «مناقب أمير المؤمنين» للمؤلّف نفسه ـ ج ١ ص ٩٤ ، ٩٦ خلال روايـتين منقولتين عـن

<sup>(</sup>۱)لمزيدالاطّلاع على مصادر ترجمته ونسخة كتابه ،راجع «الذريعة» ٢٣٣/٢٣، و «معجم المؤلّفين» ٢٠/٦.

«ينابيع المودّة» ج٣/٤/٣ ح ٤٤ و «كشف الأستار» للعلّامة النوري.

٢١ ـ يحيى بن سلامة الخصكفي الشافعي (٥٦٨): وعنه مـؤلّفي «تـذكرة الخواص» ص ٣٦٥ طبعة النجف و «ينابيع المودّة» بـاب ٨٧ ج٣ ص ٣٥٢ بـاسم بعض الشافعية.

٢٢ \_ ابـن أزرق عـبدالله بـن مـحمد بـن فـارقي (٥٩٠) : فـي «تــاريخ ميافارقين» وعنه «وفيات الأعيان» ج ١٧٦/٤ رقم ٥٦٢.

٢٣ \_ الخليفة العبّاسي الناصر لدين الله، أحمد بن المستضيء (٦٢٢): على الباب المنحوت في صفة سرداب سامراء الّذي تمّ بناؤه بأمره.

٢٤ ـ شهاب الدين ياقوت بن عبدالله الحموي الرومي البغدادي (٦٢٦): في «معجم البلدان» (ج٣ ص١٧٣) تحت كلمة «سامرًاء».

٢٥ \_ الشيخ فريدالدين العطّار محمد بن إبراهيم النيسابوري الهــمدانــي (٦٢٧) : في ديوانه «مظهر الصفات»، وعنه «ينابيح المودّة» ج٣/٣٥٠ باب٨٧.

٢٦ \_ ابن الأثير الجزري عزّالدين علي بـن مـحمد الشـيباني المـوصلي
 ٢٦٠ \_ ١٣٠): في «الكامل» ج ٢٧٤/٧ ذيل سنة ٢٦٠.

٢٧ ـ الشيخ محيي الدين محمد بن علي المعروف بابن العربي الطائي
 الأندلسي (٦٣٨): وعنه الشعراني \_ في «اليواقيت والجواهر» ج ١٤٣/٢ المسألة
 ٦٥ ـ في الباب ٣٦٦ من كتابه «الفتوحات المكيّة»، ولكن يد الخيانة أسقطت هذا
 الموضوع عن الكتاب في الطبعات المختلفة بمصر.

كما نقل الحمزاوي في «مشارق الأنوار» والصبّان في «إسعاف الراغبين» هذا الموضوع عن محيى الدين.

٢٨ ـ الشيخ سعدالدين محمد بن مؤيد الحمويه، المعروف بسعدالدين
 الحموي (٦٥٠): في رسالة «المهديّ المنتظر» نـقلاً عـن الجـامي فـي «مـرآة الأسرار».

٢٩ ـ الشيخ كمال الدين محمد بن طلحة الشافعي النصيبي (٢٥٠ ـ ٢٥٠):
في «مطالب السؤول في مناقب آل الرسول» باب ١٢ ص٢٦٣، وكذلك في
«الدرّ المنظّم» والّذي طبع جزء منه في الباب ٦٨ من «ينابيع المودّة»
ج٣/٣٠٣).

٣٠ ـ شمس الدين يوسف بن قـزاوغــلي ســبط أبــي الفــرج بــن جــوزي
 (٦٥٤): في «تذكرة خواص الأمّة ـ الفصل الخاص بالامام المهديّ» والذي طبع
 في طهران والنجف.

٣١ ـ الحافظ أبو عبدالله محمد بن يوسف الكنجي الشافعي (٦٥٨): فسي «كفاية الطالب» ـ تحت اسم الامام العسكسري الله ـ وفسي «البسيان فسي أخسار صاحب الزمان» ـ باب ٢٥ ـ والذي طبع عدة مرّات في إيران والنجف وبيروت.

٣٢\_جلال الدين البلخي الرومي (٦٧٢): في «مثنوي»، خلال قصيدة:

«أي سرور مردان عــلي مردان سلامت مىكنند<sup>(٢)</sup>»

[ينابيع المودّة، باب ٨٧]

٣٣ ــ صدرالدين القونوي من كبار العرفاء والفلاسفة (٦٧٣): في قصيدته الرائية، نقلاً عن «كشف الأستار» للمحدث النوري ص٨٨ رقم ٣١.

<sup>(</sup>١)النسخةالمخطوطةلكتاب«الدرّالمنظم»،موجودة في مكتبة حسين باشافي الآستانة بتركيا تحت رقم ٣٤٦. [الغدير ٤١٤/٥].

<sup>(</sup>٢) أي: يا سيّد الرجال يا علي، يحيّيك سكاري حبّك.

٣٤\_ابن خلّکان (٦٨١): في «وفيات الأعيان» ج١ ص٥٧١ طبعة بولاق مصر، وفي طبعة أخرى ج ١٧٦/٤ رقم ٥٦٢ طبعة دار صادر.

٣٥\_عزيزالدين عبدالعزيز بن محمد النسفي الصوفي (٦٨٦): في رسالةٍ له، نقلاً عن «ينابيع المودّة» في نهاية الباب ٨٧ ج٣٥٢/٣٥\_٣٥٣.

هذا الراوي يختلف عن عزيزالدين عمر بن محمد بن أحمد النسفي مؤلّف «عقائد النسفية» والمتوفّى ٥٣٨، حيث خلط مؤلّفا «كشف الأستار» و «منتخب الأثر» بينهما، وذكر مؤلّف كتاب «دانشمندان عامّه ومهدي موعود» (١٠). انّ تاريخ وفاته ٦١٦.

٣٦\_الحكيم الأديب عامر بن بصري نزيل سواين الروم (٦٩٦): في تائيته التي \_ذكر عنها «معجم المؤلّفين» ٥٤/٥ اللها \_ تسمّى «ذات الأنوار»، مع مقدّمة عبدالقادر المغربي، وتمّ طبعها بإعانة ماسينيون، وذكر العلّامة النوري هذا الجزء من القصيدة في صفحة ٨٧ من «كيشف الأستار».

٣٨ ـ شيخ الاسلام إبراهيم بن محمد بن مؤيّد الجويني الحموثي الشافعي ( ٦٤٤ ـ ٧٣٢): في «فرائد السمطين» ج ٢ ص ٣٣٧ طبعة بيروت.

٣٩\_المؤرّخ الشهير أبو الفداء عمادالدين إسماعيل بن علي حاكم حماة من مدن سورية (٧٣٢): في «المختصر في أخبار البشر»، في أخبار سنة ٢٥٤،

<sup>(</sup>١) بالفارسية أي «مفكّرو العامّة والمهدي الموعود».

<sup>(</sup>۲) بالفارسية ، أي «التاريخ الفارسي المنتخب» .

ج ۲ ص ٤٥.

٤٠ - كمال الدين عبدالرزّاق بن أحمد الكاشاني الصوفي (٧٣٠ أو ٧٣٥):
 في «تحفة الاخوان في خصائص الفتيان». وعنه سعيد النفيسي في «سرچشمه تصوّف در ايران» (١) ص٢١٦.

١٤ ـ العارف الشهير علاء الدولة السمناني أحمد بن محمد الشافعي (٦٥٩ ـ ٢٥٩)
 ١٥٣٠) نقلاً عن خواجه پارسا في «فيصل الخيطاب پيرامون ذكير أبيدال وأقطاب» (٢)، حيث يؤمن المتصوفة من أهل السنّة به.

21 ـــ المؤرّخ الشهير شمس الديس مسحمد الذهسبي (٦٧٣ ــ ٧٤٨)، وهمو تركماني الأصل ونزيل دمشق: في «تاريخ دول الاسلام» ج ١٩ ص ١٩٣ في أخبار سنة ٢٦٠، وكذلك في «العبر في خبر من غبر» ج ٢ ص ٢٦ في حوادث سنة ٢٦٠.

٢٩١ ـ ابن الوردي زيم الدين عمر بن منظفّر بـن أبـي الفـوارس (٦٩١ ـ ٧٤٩): في «تتمّة المختصر» المـعروف بـتاريخ ابـن الوردي، طـبعة مـصر ج١ ٣١٨ في حوادث سنة ٢٥٤ حول وفاة الامام الهادي ﷺ.

٤٤ – الشيخ شمس الدين محمد بن يوسف الزرندي الحنفي الأنصاري (١٩٣ – ١٤٧ أو ١٤٨ أو ١٩٥٠): في «معراج الوصول إلى معرفة فيضيلة آل الرسول»، وتوجد في مكتبتي الخاصة صورة من النسخة المخطوطة للكتاب والموجودة بمكتبة الناصرية في لكهنو.

<sup>(</sup>١) بالفارسية بمعنى «نشأة التصوّف في إيران».

<sup>(</sup>٢) بالفارسية ، أي «فصل الخطاب حولٌ ذكر الأبدال والأقطاب».

20 ـ صلاح الدين الصفدي خليل بن ايبك (٧٦٤) مؤلّف «الوافي الوفيات» و«شرح لامية العجم» و«شرح الدائرة»: وعنه «ينابيع المودّة» ج٣٤٧/٣ باب٨٦.

23 - الحافظ المحدّث عبدالله بن محمد المطيري المدني الشافعي النقشبندي (٧٦٥): في «الرياض الزاهرة في فيضل آل بيت النبيّ وعبترته الطاهرة»، نقلاً عن «كشف الأستار» للعلّامة النوري، ص٩٣ و ٢١٥ ـ ٢١٦ من الطبعة القديمة.

٤٧ \_ المؤرّخ الشهير عبدالله بن علي اليافعي اليماني الشافعي (٧٠٠ \_ ... ٧٦٨): في «مرآة الجنان» ج ٢ ص ١٧٢ في حوادث سنة ٢٦٠.

٤٨ ــ السيّد علي بن شهاب بن محمد الهمداني مقيم الهند (٧١٤ ــ ٧٨٦):
في «مودّة القربي» و«أهل العباء»، وتوجد في مكتبتي الخاصّة صورة من
النسخة الموجودة في المكتبة الناصريّة بالهند، كما دُرج النصّ الكامل للـرسالة
خلال الباب ٥٦ من «ينابيع المودّة» ج٢ ص ٢٥٥ ــ ٣٤٢.

29\_أبو الوليد محبّ الدين محمد بـن شحنة الحـلبيّ الحـنفي (٧٤٩\_ ٨١٥): في «روضة المناظر في أخبار الأوائل والأواخر» وهو ملخّص «تاريخ أبي الفداء» وقد طبع في هامش «مروج الذهب» سنة ١٣٠٣ بمصر -ج١ ص ٢٩٤.

٥٠ \_ العارف الشهير والمؤرّخ السامي محمد بن محمد بن محمود البخاري المعروف بخواجه پارسا الحنفي النقشبندي (٨٢٢): في «فصل الخطاب»، وتوجد نسخة منه في مكتبة المجلس، وصورة من هذه النسخة في مكتبتي، ويبدو أنّ الكتاب قد طبع في الهند، وقد درج الفصل الخاصّ بالأئمّة

الاتني عشر من الكتاب في الباب ٦٥ من «ينابيع المودّة» ج٣ ص١٣٧.

٥١ ـ المؤرّخ الشهير أحمد بن جملال الدين محمد فيصيح الخوافي
 ٢٣١): في «مجمل الفصيحي» طبعة مشهد سنة ١٣٤١، ج١ ص ٢٣١، خلال حوادث سنة ٢٥٥.

٥٢ \_ شهاب الدين بن شمس الدين بن عمر الهندي، المعروف بملك العلماء الزاولي الدولت آبادي (٨٤٩): في «هداية السعداء في مناقب السادات»، وعنه «كشف الأستار» للعلامة النوري ص٦٩ \_ ٧١ و «البرهان» للعلامة السيّد محسن العاملي الشامي، طبعة دمشق.

٥٣ ـخواجه أفضل الدين بن صدرالديـن التـركه خـجندي الأصـفهاني (٨٥٠): في «تنقيح الأدلّة والعلل» وهو ترجمة «المـلل والنـحل» للشـهرستاني ص١٨٠ و١٨٣ و١٨٧٠.

٥٤ - ابن الصبّاغ نور الدين على بن محمد المالكي ( ٧٣٤ - ٨٥٥): في «الفصول المهمّة في معرفة الأثمّة»، خلال الفصل الخاص بالامام المهدي علله مس ٢٩١ مكتبة دار الكتب التجارية \_النجف \_..

٥٥ \_ الشيخ عبدالرحمن البسطامي (٨٥٨): فــي «درّة المعارف» وعــنه «ينابيع المودّة» ج٣ ص٣٣٧ باب ٨٤.

٥٦ أبو المعالي سراج الدين محمد بن عبدالله الحسيني الرفاعي المخزومي البغدادي (٧٩٣ ـ ٨٨٥): في «صحاح الأخبار في نسب السادة الفاطميّة الأخيار» ص١٤٣، طبعة ١٣٠٦ بمصر.

٥٧ ـ نورالدين عبدالرحمن بن أحمد بن قوام الدين الدشتي الجامي

الحنفي الشاعر (٨٩٨)، صاحب «شرح الكافية»: في «شواهد النبوّة» الّذي طبع في لكهنو وبمباي في ٤٤ صفحة، وتوجد لديّ صورة من النسخة المخطوطة له والموجودة في مجلس الشورى الاسلامي.

٥٨ ــ محمد بن داود النسيمي المنزلاوي الصوفي (٩٠١): وعنه القندوزي في «ينابيع المودّة» باب ٨٦ ج٣ ص٣٤٨.

٥٩ ـ المؤرّخ السامـي ميـرخواند محمد بـن خـاوندشاه (٩٠٣): فـي «روضة الصفا» ج٣ ص ٥٩ ـ ٦٢، الفصل الخاصّ بالإمام المهدي ﷺ، يوجد هذا الكتاب في مكتبة المسجد الأعظم في مدينة قم.

- 7- القاضي فضل بن روزبهان الخنجي الشيرازي (المتوفّى بعد ٩٠٩) وكان من أشد المعادين للشيعة: في قصيدة له يسلّم فيها على الأنوار المقدّسة للمعصومين الأربعة عشر، وقد ذكرها في المسألة الخامسة من الفصل الثالث من كتاب «إبطال الباطل»، ورويتها \_ أنا كاتب هذه السطور \_ في مقدّمة كتاب «الامام المهدي على عند أهل السنّة» في فصل المخطوطات.

٦١ ــ ملّا حسين بن علي الكاشفي البيهقي السبزواري الهروي (٩١٠): في «روضة الشهداء»، الفصل الثامن، طبعة دلهي وغيرها.

٦٣ \_ الفيلسوف الشهير جلال الدين محمد بـن أسـعد الصـديقي الدوّانــي الشافعي (٩٠٧ أو ٩١٨ أو ٩٢٨): في «نور الهداية في إثبات الولاية» وقد طـبع أوّل مرّة في نهاية كتاب «الخصائص» لابن بطريق سنة ١٢١١ هـ. ق. ثمّ طبع سنة

۱۳۷۵ في طهران.

٦٤ أبو الحسن علي بن محمد الشاذلي (٨٥٧ ـ ٩٣٩): وعنه الشعراني
 في «اليواقيت والجواهر» المبحث ٤٥ ج ٧٨/٢، وعنه كشف الأستار ص ٨٠.

﴿ ٦٥ \_ المؤرّخ السامي خواند مير (٩٤٢)، سبط ميرخواند مؤلّف «روضة الصفا»: في تاريخ «حبيب السير» ج٢ ص١٠٠ \_١١٣.

٦٦ \_ شمس الدين محمد بن طولون الدمشقي الحنفي (٩٥٣): في «الأئمّة الاثنا عشر» ص١١٧ طبعة دار صادر، بيروت.

17 \_ الشيخ حسن العراقي (بعد ٩٥٨) المدفون أعلى كرم الريش بمصر: عنه الشعراني في «اليواقيت والجواهر»، المبحث ٦٥ ص١٤٣، وذكر في «لواقع الأنوار» طبعة ١٣٧٤ بمصر ج٢ ص١٣٩ لقاء، واجتماعه بالامام المهدي الله المهدى الله الله المهدى ا

٦٨ \_ الشيخ علي الخواص أستاذ العارف الشهير الشيخ عبدالوهاب الشعراني (بعد ٩٥٨): وعنه تلميذه في «لواقح الأنوار» ج٢ ص١٥٠، وفي «اليواقيت والجواهر» المبحث ٦٥ ج٢ ص١٤٢.

٦٩ ــ تقي الدين ابن أبــي مـنصور (لم يـعلم تــاريخ وفــاته): روى عــنه
 الشعراني في «اليواقيت والجواهر» في بداية الباب ٦٥ من كتاب «العقيدة» ج٢
 ســ ١٤٢.

٧٠ ـ المؤرّخ الشهير القاضي حسين بن محمد الدياربكري (٩٦٦): فــي
 «تاريخ الخميس» ج٢ ص٣٤٣ في حوادث سنة ٢٦٠ وأيّام المعتمد العبّاسي.

٧١ \_ العارف الشهير الشيخ عبدالوهّاب بمن أحمد الشعراني الشافعي

(۸۹۸\_۹۷۳): في «اليواقيت والجواهر»، المبحث ٦٥ ج ١٤٣/٢.

٧٢\_شهاب الدين شيخ الاسلام أحمد بن حمجر الهيثمي الشافعي (٩٠٩\_٩٧٤): في «الصواعق المحرقة» ص١٦٢ و٢٠٨.

ا ٧٣ ـ السيّد جمال الدين عطاء الله بـن السـيّد غـيات الديـن فــضل الله الشه الشيرازي النيشابوري (١٠٠٠): في «روضة الأحباب» بالفارسيّة، طبعة ١٢٩٧ في لكهنو و١٣١٠ بالهند، في فصل خاصّ بالامام المهدي على الله .

٧٤ ــ المحدّث الشهير ملّا علي بن سلطان الهروي القاري (١٠١٤): فــي «المرقاة في شرح المشكاة» ج ٩ ص٣٤٨ ــ ٣٥٢ ح ٥٤٥٥ ــ ٥٤٥٥.

٧٥ ـ المؤرّخ الشهير الفاضل أبو العبّاس أحــمد بــن يــوسف بــن أحــمد الدمشقي القرماني (٩٣٩ ـ ١٠١٩): فــي تــاريخ «أخــبار الدول وآثــار الأول» ص١١٧، في باب خاصّ بالخلفاء والأثمّة.

٧٦ ــ الامام الربّاني أحمَّد بن عبد الأحد الفاروقي السرهندي النقشبندي الحنفي (٩٧١ ــ ١٠٣١) وهو من كبار الصوفية في الهند، وسُسمّي بــمجدّد الألف الثاني: في «المكتوبات» ج٣ المكتوب الأخير.

[لا يوجد لدينا غير جزئين من المكتوبات]

٧٧ ـ العارف الشهير عبدالرحمن چشتي بن عبدالرسول بن قاسم العبّاسي العلوي الصوفي (بعد ١٠٤٥): في «مرآة الأسرار» بالفارسية، وهو يحتوي على تراجم مشايخ الصوفية، (توجد نسخة منه في مكتبة الآصفية في لكهنو، رقم ١٦٧ كتاب ١٣٠٩. كما توجد نسخة أخرى منه في مكتبة المحلس بطهران)، وقد روى عنه أيضاً شاه وليّ الله الدهلوي في كتاب «الانتباه في سلاسل أولياء

الله وأساتيد وارثى رسول الله».

٧٨ ـ العارف الشهير بديع الزمان قطب مدار، وقد كتب عبدالرحمن الصوفي كتاب «مرآة الأسرار» من أجله، وكان معاصراً له، ويبعتبر من أعلام النصف الأوّل من القرن الحادي عشر، وقد روى العلّامة النوري في «كشف الأستار» ص٨٣ تحت رقم ٢٧ انّ عبدالرحمن قد أورد قصّة لقائه مع الامام في كتابه.

٩٩ أبو المجد عبدالحق بن سيف الدين الدهلوي البخاري الحنفي (٩٥٩ م.٠): في رسالة خاصة بمناقب الأثمّة وحياتهم، نقلاً عن «كشف الأستار»
 ٣٠٠ تحت رقم ١٢.

۸۰\_المؤرّخ الشهير عبدالحيّ بن أحمد، المعروف بابن عـماد الدمشـقي الحــنبلي (۱۰۳۲\_۱۰۸۹): فــي «شــذرات الذهب» فــي حــوادث سـنة ۲٦٠ هجريّة، ص١٤١.

٨١ ـ الشيخ محمود بن محمد الشيخاني القادري (بعد ١٠٩٤): في «الصراط السوي في مناقب آل النبي ﷺ».

٨٢ عبدالملك بن حسين بن عبدالملك العصامي المكّبي (١٠٤٩ ـ ٨٢ مركاب العصامي المكّبي (١٠٤٩ ـ ٨٢ المام الامام الامام العسكري الله والمام المام الم

٨٣ \_ الميرزا محمد خان بن رستم البدخشي (١١٢٢): في «مفتاح النجا في مناقب آل العبا» ص ١٨١، من مخطوطات مكتبة آية الله المرعشي بقم.

[ملحقات إحقاق الحقّ ١٣/٩٥].

٨٤ \_ سيّد عبّاس بن علي المكّي (بعد ١١٤٨): في «نزهة الجــليس» ج ٢ ص١٢٨، طبعة القاهرة.

٨٥ – الشيخ عبدالله بن محمد الشبراوي الشافعي المصري (١١٧٢)، شيخ الجامع الأزهر: في «الإتحاف بحبّ الأشراف» ص١٧٩ – ١٨٠، منشورات الرضي، قم.

٨٦ أحمد بن علي بن عمر، شهاب الدين أبو النجاح المنيني الحنفي الدمشقي (١٠٨٩ ـ ١١٧٣): في كتاب «فتح المنّان» في شرح منظومة «الفوز والأمان» للشيخ البهائي، ص٣، طبعة القاهرة.

وقد طبع هذا الكتاب في «الامام المهدي ﷺ عند أهل السنّة».

٨٧\_شاه وليّ الله أحمد بن عبدالرحيم الفاروقي الدهلوي الحنفي (١١١٠ ـ ١١٧٦): في «المسلسلات» المعروف بـ«الفضل المبين»، حيث ذكر قضيّة لقاء البلاذري مع الامام، وقد امتنع عن إبداء الرأي فيه بسكوتٍ يدلّ على الرضا.

كما ذكر أيضاً وعنه «كشف الأستار» ص٨١ رقم ٢٦ فــي «الانــتباه فــي سلاسل أولياء الله» شرحاً تفصيلياً عن الجامي في هذا المجال.

٨٨ ـ الشيخ سراج الدين عشمان دده العشماني (١٢٠٠): في «تاريخ الاسلام والرجال» ص ٣٧٠، بناءً على النسخة المخطوطة منه في مكتبة آية الله المرعشي. [ملحقات إحقاق الحق ٩٢/١٣].

٨٩ ـ الشيخ محمد بن علي الصبّان المصري الشافعي (١٢٠٦): في «إسعاف الراغبين في سيرة المصطفى وفضائل أهل بيته الطاهرين» (١).

<sup>(</sup>١)طبع هذاالكتابعدّة مرّات في حاشية «نورالأبصار»للشبلنجي ،كماطبع مرّةً في حاشية «مشارق

٩٠ ـ مولوي علي أكبر بن أسدالله المودودي (١٢١٠): من مشاهير علماء الهند والمتعصّبين الشديدي التعصب ضدّ الشيعة: في «المكاشفات» ـ وهو مجموعة من الحواشي على «نفحات الأنس» للجامي ـ (ج٧، ص٣٢٧) حول ترجمة على بن سهل الأصفهاني والبحث حول عصمة الأنبياء وعصمة الامام المهدي الموعود.

٩١ \_ مولوي محمد مبين الهندي اللكهنوي (١٢٢٠): في «وسيلة النجاة»
 طبعة گلشن فيض، ص٣١٦.

٩٢ ــ الشيخ عبدالعزيز بن شاه وليّ الله الدهلوي (١١٥٩ ــ ١٢٣٩)، مؤلّف «التحفة الاثنا عشريّة»، نقلاً عن «الستقصاء الأفهام» ص١١٩: فسي «النزهة» حيث نقل رواية ابن عقلة في لقاء البلاذري عن «الفضل المبين» لأبيه، وهذا يدلّ على اعتقاده بحياة الامام المهدي الله

٩٣ \_ خالد بن أحمد بن حسيين، أبو اليهاء، ضياءالديــن النــقشبندي الشهرزوري (١١٩٠ \_ ١٢٤٢)، من كبار الصوفية: في ديوان له بالفارسيّة وعنه «مجمع الفصحاء» لرضا قلي هدايت، ج٢، ص١١، طبعة ١٣٢٩.

٩٤ ــ رشيدالدين الدهلوي الهندي (١٢٤٣): في «إيضاح لطافة المقال»،
 وعنه «الامام الثاني عشر» للعلامة العبقاني، ص٤٧ طبعة النجف.

٩٥ ـ النسّابة الشهير أبو الفوز محمد أمين السويدي البـغدادي (١٢٤٦): في «سبائك الذهب في معرفة قبائل العرب» ص٧٨ بالخطّ العسكري.

٩٦ \_ القاضي جواد بن إبراهيم بن محمد ساباط الهجري البصري الحنفي

الأنوار» للحمزاوي بمصر .

(١١٨٨ \_ - ١٢٥٠)، الذي كان مسيحياً ثمّ أسلم: في «البراهـين الســـاباطية فــيما يستقيم به دعائم الملّة المحمديّة»، طبعة العراق، وعنه «كشف الأستار» ص ٨٤.

٩٧ ــ الشيخ عبدالكريم اليماني (قبل ١٢٩١): خلال قصيدة أنشدها في
 الامام المهدي ﷺ، ورواها «ينابيع المودّة» كاملةً ج٣ ص٣٣٧.

٩٨ \_ المحدّث الجليل سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي، المعروف بخواجه كلان (١٢٢٠ \_ ١٢٩٤): في «ينابيع المودّة» في ج ٢ نـهاية البـاب ٥٦ وج٣ نهاية الباب ٧٩، والّذي طبع مراراً في تركيا والهند والعراق وإيران، وطـبع للمرّة السابعة سنة ١٣٨٤ في النجف.

99 \_ الشيخ حسن العدوي الحمزاوي الشافعي المصري (١٣٠٣): في «مشارق الأنوار في فيوز أهل الاعتبار» ص١٥٣، طبعة مصر وج٢ ص٥٨ المندرج في الامام المهدي عند أهل السنة.

۱۰۰ \_ عبدالهادي بن رضوان بن محمد الآبياري (۱۳۰۵): فسي «جالية الكدر» \_شرح منظومة السبزواري \_ص۲۰۷ طبعة مصر.

١٠١ \_ مؤلّف «تشييد المباني» (١٣٠٦)، العلّامة المحقّق ميرحامد حسين النيسابوري الهندي: في «استقصاء الأفهام» ص١٠٣، طبعة لكهنو.

١٠٢ \_ سيد مؤمن بن حسن بن مؤمن الشبلنجي المصري (١٢٥٢ \_بعد ١٣٥٨): في فصل خاص بالامام المهدي الله من كتاب «نور الأبصار» ص ٣٤٢، منشورات الشريف الرضى.

١٠٣ \_عبدالرحمن بن محمد بـن بـاعلوي الحـضرمي (١٣٢٠)، مـفتي حضرموت اليمن: في «بغية المسترشدين» ص٢٩٦، طبعة مصر، نقلاً عن جلال

الدين السيوطي.

107 ــ الفاضل المحقّق القاضي بهلول بهجت أفندي القندوزي الزنگنة زوري (١٣٥٠): في «محاكمه در تاريخ آل محمد ﷺ (١٠ الذي ترجم من التركية الآذربايجانية إلى الفارسية وتم طبعه ما لا يقلّ عن عشر مرّات في إيران، حيث يحوي أروع بحث تحقيقي في الامامة.

١٠٧ ـ الشيخ عبيدالله الأمرتسري الحنفي، المعاصر: في كـتاب «أرجــح المطالب في عدّ مناقب أسدالله الغالب أمير المؤمنين علي بــن أبــي طــالب ﷺ» الذي حُرّر بلغة الأردو، وتمّ طبعه في لاهور، ص٣٧٧.

١٠٨ ـ السيّد عبدالرزّاق بن شاكر البدري الشافعي، المعاصر: في كـتابه «سيرة الامام العاشر على الهادي ﷺ» ص ١٣١.

١٠٩ ــ المؤرّخ الشهير، وعضو المجمع اللغوي في القاهرة، محمد شــفيق غربال (١٣١١ ــ ١٣٨١): في «دائرة المعارف» الّتي كتبت في ٢٠٠٠ صفحة بقلم

<sup>(</sup>١) أي: «محاكمةً في تاريخ آل محمد ﷺ ».

جمع من الكتّاب، وطبع في القاهرة سنة ١٩٦٥، حميث أشار تحت عنوان «الأئمّة الاثنا عشرية» أنّ الامام المهدي على قد غاب عام ٨٧٣ ميلادية (الموافق لسنة ٢٦٠ هجريّة، أي بداية الغيبة الصغرى).

۱۱۰ \_ خيرالدين بن محمود بن محمد الزركملي الدمشقي (۱۳۱۰ \_ 1۳۹۰): في «الأعلام» ج٦ ص ٨٠، الطبعة الثالثة، خلال فصل باسم «محمد بن الحسن العسكري»، حيث أشار إلى ولادة الامام ﷺ.

١١١ ـ يونس أحمد السامرائي في كتاب «سامرًا، في أدب القرن الثالث الهجري»، والذي طبع سنة ١٩٦٨ ميلادية بمساعدة جامعة بغداد، يقول في ص٤٦ تحت كلمة «العسكري»:

«هناك عددٌ من الشخصيات يحملون هذا اللقب، منهم أبو الحسن علي بن محمد الجواد العسكري، وابنه حسن بن علي، وأبو القاسم محمد بن الحسن العسكري وهو المهدي المنتظر».

وأشار في هامش نفس الصفحة إلى قبّة الغيبة وسـردابـها وقــال: «وهــم يعتقدون انّ المهديّ المنتظر قد غاب هناك».

ثمّ يقول: «ويزور هذا السرداب جمع غفيرٌ من المسبلمين طوال كـلّ عام».

وعلى رغم أنّه لم يصرّح بتاريخ ولادة الامام، إلّا أنّـه كـتب مـا يـقوله الآخرون في الامام المهدي ﷺ دون أن يُبدي أيّ شكّ فيه، واعتبر ولادته أمـراً مسلّماً لا شكّ فيه.

١١٢ \_ المستشار عبدالحليم الجندي المصري، المعاصر: في كتاب

«الامام جعفر الصادق ﷺ» ص٢٣٨، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية بمصر، ١٣٩٧.

نعم، لقد صرّحت كلّ هذه الشخصيات الكبيرة من أهل السنّة بولادة الامام المهدي الله المهدي الله تعتبر المهدي الله المهدي الله المهدي الله تعتبر من المسلّمات لدى جمع كبير من علماء أهل السنّة، أمّا من لا يسعتقد بولادته ويقول انّه سيولد في المستقبل فهم الأقلّية لا أكثر.



شهادة أكثر من مائة وعشرين من علماء السنّة، بصراحة أو بصورة ضمنيّة أنّ الامام المهدي ﷺ ابن للامام الحسن العسكري ﷺ، وما يترتّب على هذه الشهادة

ذكرنا \_أتناء البحث في كون الامام المهدي المنتظر من ذرية الحسين الله ما أضافه البعض إلى الحديث النبوي: «المهدي اسمه اسمي»، حيث أضاف محمد بن عبدالله المعروف بالنفس الزكية \_ وهو أوّل من ادّعى المهدويّة كذباً \_ جملة «واسم أبيه اسم أبي» إلى الحديث الشريف، كما فعل مئله محمد بن عبدالله المنصور (الدوانيقي) \_ الخليفة العباسي وثاني مدّع للمهدويّة بلاحق \_ ولم يرو ذلك إلّا أبو داود وابن ماجة كلّ في سننه، والهدف من ذلك أن يُعرَف المهدي الموعود «بمحمد بن عبدالله»، فيقبل الناس ادّعاء المهدويّة ممّن كان اسمه كاسم الرسول واسم أبيه كاسم أبي الرسول، ويتناسى الناس مهدويّة «محمد بن الحسن العسكري» الذي ينتهي نسبه إلى الحسين بن علي.

ورغم أنّ علماء الحديث من أهل السنّة يستكرون هـذا المـوضوع ـكـما ذكرنا \_إلّا أنّ بعض كتّاب السنّة وخصوصاً الوهّابيون منهم لا يزالون يقولون: إنّ المهدي يُسمّى محمد بن عبدالله! وقد أشرنا إلى أسامي مائة واثني عشر شخصاً من علماء أهل السنة ومؤرّخيهم الذين شهدوا في مؤلّفاتهم بولادة الامام المهدي الله سنة ٢٥٥ هجرية ، وأعلنوا قاطعين ودون أدنى شكّ انّه ابن للإمام الحسن العسكري (الامام الحادي عشر لدى الشيعة).

كما أضاف السيّد ثامر هاشم حبيب العميدي في كتابه القيّم «الدفاع عن الكافي» أربعة عشر آخرين من أعلام التاريخ لدى أهل السنّة، فيصل عدد الشاهدين بولادة الامام المهدي إلى ١٢٦ شخصاً، ولا مجال بعدئذ إلى أيّ نقاش حول انّ المهدي كان ابن الامام الحسن العسكري، وانّ جملة «واسم أبيه اسم أبي مختلقة لا صحّة لها، ولكن رغم كلّ هذا البحث والتحقيق، ورغم ما نقل من الحديث حول انّ المهدي المنتظر إنّما هو ابن الامام العسكري، نجد وبكلّ أسف ان واحداً من أهل السنّة من المنادين بالتطوّر الحديث والمتأثّرين بأفكار الغرب ينكر أساساً أن يكون الإمام الحسكري والد ولدٍ، ليفضح الرجل بذلك نفسه ويشاهد الناس يد الخيانة تخرج من أكمامه.

نعم، لقد ادّعـى الدكـتور عـبدالله الغـفاري فـي مـقالاته تـحت عـنوان «بروتوكولات آيات قم» ـص ١١ «طبعة ١٤١١ هـ، ١٩٩١م ـ انّ التاريخ يذكر بأنّ الامام الحسن العسكري مـات دون أن يـخلّف ولداً، وانّ الامـام المـهدي المنتظر لم يولد بعد!.

## ١٥٩ تأليفاً من كتاب ورسالة ومقالة من قبل علماء أهل السنّة ومفكّريهم في الإمام المهدي اللهِ

١ ــ «آخر زمان مهدي سنين علامه لرى»: ترجمة تركية لكتاب «البرهان» للمتّقي الهندي. ترجمه مشرف گزجو. طبعة اسطنبول ١٩٨٦ في ٩٥ صفحة.

[معجم ماكتب عن الرسول وأهل البيت صلوات الله عليهم: ٧٩/٩] ٢ ـ «إبراز الوهم المكنون من كلام ابن خلدون، في الأحاديث الواردة في المهدي» أو «المرشد المبدي لفساد طعن ابن خلدون في أحاديث المهدي»:

لأحمد بن محمد بن صديق الشافعي المغربي (المتوفّي ١٣٤٨).

طبع في دمشق ، كما ذكر بصورة كاملة في «الامام المهدي على عند أهل السنّة» ٢٢٣/٢.

٣\_«إبراز الوهم من كلام ابن حزم»: لأحمد بن صديق البخاري الحضرمي (١٣٨٠).

طبعة ١٣٤٧، مطبعة الترقي، دمشق. رداً على ابن حزم الأندلسي (المتوفّى ٤٥٦) والذي أنكر في كتابه «الفصل بين الأهواء والنحل» موضوع المهدويّة وضعّف أحاديث المهدي المنتظر.

٤ - «إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة»:
 للشيخ محمود بن عبدالله التويجري.

المجلَّد الأوَّل، الطبعة الأولى \_ ١٣٩٤، مطبعة الرياض بالسعودية.

٥ - «إتحاف الجماعة ...»: المجلّد الشاني ، طبعة ١٣٩٦ ، الرياض، السعودية. [دليل مؤلّفات الحديث الشريف ٤٨٣/١].

٦ - «أحاديث أشراط الساعة الصغرى»: لصالح محمد دخيل الله (معاصر).

طبعة ١٤١١، الجامعة الاسلامية بالمدينة المنوّرة، فسي ٦٣٧ صفحة، ويعتبر الكتاب رسالة الدكتوراه للمؤلّف، وقد تمّ تأليفه تـحت إشـراف الأسـتاذ ربيع بن هادي بن عمير المدخلي.

[دليل مؤلّفات الحديث الشريف ١/٤٨٣].

٧- «الأحاديث القاضية بخروج المهدي»: لمحمد بن إسماعيل، الأمير اليماني.

[الإذاعة لابن صديق القنوجي البخاري ص١١٤].

٨ ـ «أحاديث المهدي من مسند أحمد بن حنبل (٢٤١) »:

إخراج وإعداد السيّد محمد جواد الحسيني الجلالي (معاصر).

ويشمل مقدّمةً طويلة و١٣٦ حديثاً من «مسند أحمد بسن حسنبل» مسرتبةً بترتيب موضوعي. وتمّت الطبعة الخامسة منه سنة ١٤٠٩ هـ بــواســطة مــؤسّسة النشر الاسلامي بقم (التابعة لجماعة المدرّسين)، في ٧٨ صفحة، ملحقاً لكــتاب «البيان» للكنجى الشافعي في ١٧٠ صفحة.

٩ ـ «الأحاديث الواردة بشأن الدجّال في مسند أحمد والصحيحين والسنن الأربع، جمعاً وتخريجاً ودراسة لما لم يبيّن في الصحيح»: لأحمد بن عيسى بن هادي عسر.

يعتبر هذا الكتاب رسالة ماجستير لمؤلّفه، تمّ إعدادها سنة ١٤٠١ تـحت إشراف أستاذه السيّد محمد الحكيم في كلّية الدراسات العليا بـجامعة المـدينة المنوّرة في ٣١٧ صفحة.

[دليل مؤلّفات الحديث الشريف ١/٤٨٤].

هذا الكتاب مؤلّف تحت اسم «الدجّال» ، ولكنّنا ذكرناه هنا لأنّ موضوعه يتعلّق بعصر ظهور الإمام المهديّ ﷺ وكيفيّة قتل الدجّال على يد أنصار الإمام.

١٠ ـ «الأحاديث الواردة في السهدي، في ميزان الجرح والتعديل»:
 لعبدالعليم بن عبدالعظيم الهندي (معاصر).

ذكر الشيخ عبدالمحسن عباد ان هذا الكتاب هو رسالة دكتوراه لمؤلّفه في الامام المهدي ، تم إعدادها سنة ١٣٩٨ تحت إشراف أستاذه الدكتور محمد أبو شهبة ، وتوجد نسخة مخطوطة للكتاب في أكثر من ٦٠٠ صفحة بـمكتبة كـلّية الشريعة بجامعة الملك عبدالعزيز في مكّة المكرّمة.

ويضيف الشيخ عباد: يعتبر هذا الكتاب أفسط وأوسع مسرجع حسول أحاديث الإمام المهدي الله ، حيث قضى مؤلفه أربع سنين من عمره في تأليسفه، وناقش الأحاديث المرتبطة بالموضوع من جهة صحّتها واعتبارها أو تواترها.

[مجلّة الجامعة الاسلامية، السنة الثانية عشرة، العدد ٤٥، ص٣٢٣، وقــد نقلت مقالته كاملةً في «الامام المهديّ ﷺ عند أهل السنّة» ج٢ ص ٤٦٥].

١١ ـ «أحاديث وكلمات حول الإمام المنتظر» للسيّد عسدالله (معاصر).

طبعة ١٤٠٩ هـ، انتشارات الهداية الاسلامية، دبي، في ١٦٨ صفحة.

[كتابنامه حضرت مهدي (١)، رقم ٩٣].

أ ١٢ \_ «الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهديّ المنتظر»: للشيخ حمود بن عبدالله حمود التويجري (معاصر).

الطبعة الأولى ١٤٠٣ فــي الســعودية، والطـبعة الثــانية فــي ٤٢٤ صــفحة بواسطة مكتبة دار العليان الحديثة، بريد الرياض.

جاء هذا الكتاب ردّاً على كتاب «لا مهديّ ينتظر بعد الرسول سيّد البشر» لرئيس محكمة قطر، الشيخ عبدالله بن زيد آل محمود الّـذي كـتبه فسي إنكـار المهدويّة، وهو مطبوع.

١٣ ـ «أحوال صاحب الزمان» (بالفارسيّة):

لمحمد بن مؤيّد الجويني المعروف بسعدالدين الحموي (٦٥٠) ــوهو والد مؤلّف كتاب «فرائد السمطين في ٢٠٠٠ - ﴿ مَوْلَفَ كَتَابِ «فرائد السمطين في ٢٠٠٠ - ﴿ مَوْلَفَ

خراسانيّ الأصل، وكان يقيم بقاسيون في دمشق، ثمّ عاد إلى خــراســـان وتوفّي بها.

هذا الكتاب ينقل ٦٠ حديثاً حول سيرة الإمام المهدي الله، وغيبته وظهوره. وذكره الجامي في كتابه «مرآة الأسرار» تحت عنوان «رسالة في المهدى المنتظر».

[الإنسان الكامل، لعزيز الدين النسفي، تلميذ المؤلّف، طبعة طهران ٣٢٠ \_ ٣٢١، كتابنامه حضرت مهدى، رقم ٦٦].

<sup>(</sup>١) أي «موسوعة كتب الإمام المهديّ ﷺ».

١٤ ـ «أحوال مهدي آخر الزمان» (بالفارسية):

لعليّ بن حسام الدين المعروف بالمتّقي الهنديّ ( ٩٧٥).

ويحوي ٦٠ حديثاً حول الظهور وعلائم الظهور مع الترجمة الفارسية للأحاديث. توجد نسخة مخطوطة من الكتاب، رُتّبت في أربعة فصول في أوصاف الامام المهديّ ونسبه وكراماته، وفي علائم ظهوره والظروف العالمية في عصر الظهور، توجد نسختان مخطوطتان للكتاب في مكتبة آية الله المرعشي بقم ضمن مجموعتين برقم ٥٢٤ و ٩٢١٥. كما توجد نسخة منه في مكتبة گنج بخش بالباكستان في مجموعة ٨١٢.

١٥ ـ «أخبار الدولة في ظهور المهدي»: لأحمد بن إبـراهــيم بـن جــزار القيرواني (٤٠٠).

وهو طبيب أفريقي، ألَّف عشرات الكتب، وقتل في الأندلس سنة ٤٠٠.

[هداية العارفين ١/٠٠] مراكمة تركية راضي مراكمة تركية العارفين مركبة

١٦ \_ «أخبار المهديّ» أو «أخبار المهدّيّ المنتظر»: لعباد بن يعقوب الرواجني الأسديّ.

كان من شيوخ بخارى إلى جانب سائر المحدّثين (مـثل التـرمذي وابـن ماجة وأبي حاتم وبزار بن خزيمة)، وقد أيّده من كتب فـي الرجـال والحـديث وشهدوا بوثوقه وصدقه، ولكن شدّة مودّته لأهل بيت الرسالة جعلت أعداء أهل البيت يتهاجمون عليه.

ذكر الذهبي عن الحاكم النيسابوري وأبي حاتم انهما وثقاه ،كما روي عن ابن خزيمة أنّه قال: سمعت الرواجني يقول: من لم يتبرّأ كلّ يومٍ في صلاته من أعداء آل محمد ﷺ حشر معهم.

[ميزان الاعتدال ٣٧٩/٢، سير أعلام النبلاء ٥٣٧/١١].

وصرّح السمعاني بأنّ الرواجني كان من مشايخ بخارى، واعترض عليه انّه روى عن رسول الله هذا الحديث: «إذا رأيتم معاوية على منبر فاقتلوه».

كما اعترض عليه روايته عن أبي بكر أنّه أمر خالد بن الوليد أن يـقتل أمير المؤمنين على أنه أمر خالد بن الوليد أن يـقتل أمير المؤمنين على أمر تك» (أنساب السمعاني ٩٥/٣).

وقد صرّح كثيرٌ من علماء الرجال، أمثال: الشيخ الطوسي (في الفهرست ص ١٩٢ رقم ٥٤٠)، والسرويّ (في معالم العلماء ص ٨٨) وابسن داود (في الرجال ص ٢٩٢) انّ الرواجني كان سنيّاً، وعليه فهو أوّل عالم سنّي يكتب في الامام المهديّ.

والجدير بالذكر انّ الرواجني توفّي سنة ٢٥٠ هجرية أي انّه ألّـف كــتابه «أخبار المهدي» قبل ولادة الإمام المهدي الله ــسنة ٢٥٥ هـــ.

وممّا يلفت النـظر مـاً رَوَّاهُ الَّذَهـبَيِّ (فـي مـيزان الاعـتدال ٣٧٩/٢) انَّ الرواجني كان يضع سيفاً عند وسادته، وعندما سألوه: لم هذا السيف؟

أجاب: أعددته لاقاتل به مع المهدي ﷺ.

وذكر الشيخ الطوسي ان كتابه كان باسم : «أخبار المهدي»، أمّاالزركــلي فقد سمّاه (في الأعلام ٢٥٨/٣) : «أخبار المهديّ المنتظر».

١٧ - «أخبار المهدي»: لبدرالدين، حسن بن محمد صالح النابلسي
 الحنبلي (٧٢٢).

يقول ابن حجر في «الدرر الكامنة» ج٢/٣٧ أنَّه شاهد نسخةً من هـذا

الكتاب بخطِّ المؤلِّف، وانَّه قد بذل جهداً وافراً في تأليفه.

[هديّة العارفين ٧٧٣/١، أعلام الزركلي ١٧/٥، مجلّة «تراثمنا» العمدد الأوّل، السنة الأولى ص١٨ ـ ١٩: مقالة العلّامة السيّد عبدالعزيز الطباطبائي].

١٨ ـ «أخبار المهديّة»: لأبي بكر الصنهاجي الباريسي (١٩٢٨).

طبعة استان في ٥٢٨ صفحة. [در جستجوى قـائم(١) ص٢٦]. ١٩ ـ «الاذاعة لماكان وما يكون بين يدي الساعة»:

للسيّد محمد صديق حسن القنوجي البخاري (١٣٠٧) ص١١٢ ـ ١٥٠. وقد أُورد جميعه في «الإمام المهدي عند أهل السنّة» ص٦٧ ـ ١٠٨.

٢٠\_«الأربعون حديثاً في المهديّ»: للحافظ أبي نعيم الأصفهاني (٤٣٠).

هذه الرسالة رواها السيوطي في «الغرف الوردي في أخسبار المهديّ»، والإربلي في «بحار الأنسوار» والإربلي في «بحار الأنسوار» مراقع في «بحار الأنسوار» ٨٥ ـ ٧٨/٥١

٢١ ـ «الأربعون حديثاً في المهديّ»: للحافظ أبي العلاء الهمداني، محمد بن عطّار (٥٦٩). [ذخائر العقبي للطبراني ص١٣٦].

٢٢ ـ «الأربعون حديثاً في المهديّ»: لسراج الدين المحدّث البغداديّ من أعلام القرن السادس الهجريّ.

[أهل البيت في المكتبة العربية للعلّامة الطباطبائي، رقم ٤٦ ص ٣٢، نقلاً عن «جامع الأسرار للعاملي، من أعلام القرن الثامن»].

٢٣ ـ «إرتقاء الغرف»: لشمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي

<sup>(</sup>١) بالفارسية ، أي: بحثاً عن القائم .

[المقاصد الحسنة، للمؤلف ص ٤٣٥، ذيل كلمة «المهدي»، حديث رقم ١٢٠٧، كشف الخفاء للعجلوني ٣٨٠/٢ رقم ٢٦٦١، مقالة الشيخ عبدالمحسن عباد في الردّ على قاضي قطر، هذه المقالة موجودة في «الإمام المهديّ عند أهل السنّة» ٤٦٣/٢ نقلاً عن الكتابين المذكورين].

٢٤ ــ «إرشاد ذوي الأفهام لنزول عيسى»: لمرعي بــن يــوسف الكــرمي المقدسي (١٠٣٣).

توجد نسخة مخطوطة منه في پتنه بالهند.

[كتابنامه حضرت،مهدي(١)، للشيخ على أكبر مهدي پور ص٧٧ ـ ٧٨].

٢٥ ـ «الاشاعة لأشراط الساعة»: لمحمد بن عبدالرسول الحسيني البرزنجي (١١٠٣).

طبعة ١٣٧٠ ، القاهرة مذكور في «الإمام المهدي عند أهل السنّة».

٢٦ ـ «أشراط الساعة»: لأبي محمد عبدالغني بن عبدالواحد المقدسي الجماعيلي الحنفي (٦٠٠)، المولود في جماعيل من توابع نابلس.

[النجوم الزاهرة ٦/١٨٥].

٢٧ ـ «أشراط الساعة»: للشيخ أحمد بن فقيه الشافعي.

[إيضاح المكنون ٨٦/١].

٢٨ ـ «أشراط الساعة»: للشيخ يوسف بن عبدالله بن يوسف وابل.

الطبعة الثالثة، ١٤١٤ هـ، من منشورات «ابن الجوزي» بالدمّام،

<sup>(</sup>١) أي: موسوعة كتب الإمام المهديّ للله.

السعودية، في ٤٨٤ صفحة.

٢٩ ــ «أشراط الساعة الصغرى والكبرى»: للشيخ أمين الحاج محمد
 أحمد، معاصر، وأستاذ بجامعة أمّ القرى بمكّة المكرّمة.

الطبعة الأولى ١٤١٢، دار المطبوعات الحديثة، جـدّة، السـعودية، فـي ١٤٨ صفحة.

٣٠ ــ «أشراط الساعة وأسرارها»: للشيخ محمد سلامة جبر، من عــلماء السنّة ومقيم في الكويت.

الطبعة الأولى سنة ١٤٠١، من قبل شـركة الشـعاع، الكـويت، والطـبعة الثانية سنة ١٤١٣، دار السلام، بيروت، في ١٤٣ صفحة.

هذا الكتاب يناقش علائم الظهور، وخروج الدجّال، وهبوط النبيّ عيسى الله، وخروج يأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من المغرب، وسائر علامات ظهور الإمام المهديّ الله.

٣١ ـ «أشراط الساعة ورَجَّرُونَجُ المهديّي»: لعليّ بن محمد ميلي الجمالي التونسي المالكي (١٢٤٨).

توجد نسخة مخطوطة منه في دار الكتب المصريّة، والمؤلّف أيضاً كـان يقيم بمصر.

[هديّة العارفين ص٧٧٣، أعلام الزركلي ١٧/٥].

فهرس الفهارس، الكتّاني ص٥٥، أعلام الزركلي ٧٩/٦، معجم المؤلّفين: ١٧٦/٩].

٣٣ ــ «الإعلان بما أخبر به النبيّ من أحوال هذا الزمان»: لمحمد الترمترمي ابن محمد بن صديق الغماري.

طبعة ١٣٥٠ مطبعة المهديّة، تالوان، تركيا، في ٣٣ صفحة.

[دليل ٤٨٥/١ من «كتابنامة حضرت مهدي 数» ص٨٩رقم ١٦٨].

٣٤\_«إقامة البرهان على نزول عيسى الله في آخر الزمان»: لأبي الفضل عبدالله بن محمد بن صديق الحسيني الإدريسي الغماري (١٣٨٠). طبعة عالم الكتب، ببيروت.

٣٥ ـ «إقامة البرهان على نزول عيسى الله في آخر الزمان» (بالأردو): ترجمة كتاب الغماري المذكور أعلاه، حيث صرّح المؤلّف بذلك في أوّل صفحة من كتاب «المهديّ المنتظر»، دون أن يذكر اسم المترجم.

٣٦ ـ «إقامة البرهان في الردّعلي من أنكر خروج المهديّ والدجّال ونزول عيسى الله في آخر الزمان». في الردّعلي كتاب «لا مهدي ينتظر بعد الرسول خير البشر» للشيخ عبدالله برزّ زبد آل محمود رئيس محكمة قطر ، الذي كتبه في إنكار المهدي الموعود.

لحمود بن عبدالله التويجري (معاصر). طبعة ١٤٠٥، مكـتبة المـعارف، الرياض.

٣٧ ـ «أمارات الساعة»: لشاه رفيع الدين بن شاه وليّ الله الدهلوي.

نشرت هذه المقالة في مجلّة «المنصور» العبدد ١٩ مـن ص٤١، سـنة ١٤١٢ في لاهور.

[كتابنامه حضرت مهدي ص٩٥].

٣٨ ـ «إمام منتظر» ـ تـرجـمة «عـقيدة أهـل السـنّة والأثـر» للشـيخ عبدالمحسن العباد ـ : بقلم مولانا الشيخ مسرور حسن. [كتابنامه حضرت مهدي 幾، ص١٠٥، رقم ٢١٣].

٣٩\_«البرهان في علامات مهديّ آخر الزمان»: لجلال الدين عبدالرحمن السيوطي (٩١١).

[هديّة العارفين ج ١ ص٥٣٦ سطر ٢٠].

٤٠ «البرهان في علامات مهديّ آخر الزمان»: لعلاء الدين علي بن حسام
 الدين المعروف بالمتّقى الهندي البرهان فوري (٩٧٥).

طبعة ١٣٩٨ هجريّة، بتحقيق علي أكبر الغفاري، من منشورات شركة الرضوان في طهران، والطبعة الشانية سنة ١٤٠٨ هـجريّة، ذات السلاسل، الكويت، في مجلّدين بتحقيق جاسم بن مهلهل ياسين.

[دليل ٢/٦٨١].

٤١ ـ «بقيّة الله خير بعد الفناء في السير»: لعبدالغني بن إسماعيل الحنفي النقشبندي النابلسي الدمشقي (١٩١٤٣).

[إيضاح المكنون ١/١ الرُزِّ آيَّ تَكَيْرَرُضِ إِسهُ

٤٢ ـ «بيان الاشكال فيما حكي عن المهدي من الأقوال»: لأبي عبدالله حميدان بن يحيى بن حميدان القاسمي .

نسخته الخطّية موجودة في دار الكتب المصريّة \_قسم الملل والنسحل \_ ضمن مجموعة رقم ٣٤. وموضوع الكتاب هو أجوبة مسائل الشيخ عمران بن حسن بن ناصر الرشنوي حول المهدي على وهو من أثمّة الزيديّة، ومن أساتيد المنصور بالله عبدالله بن حمزة، المتوفّى سنة ٦١٤هـ.

[ملحقات إحقاق الحق: ٣٨٥/١٣، وكتابنامه حسضرت مهدي لمهدي پور] ٤٣\_«البيانات» (بالأردو): لأبي الأعلى المودودي (١٤٠٠).

يجيب هذا الكتاب بمجلّداته الخمسة على الأسئلة المطروحة من مختلف البلاد الاسلامية ، وفيه جزء خاصّ بالامام المهدي على وما يتعلّق به ، وقد تمّ طبع الكتاب ونشره في الباكستان ، وهو يؤكّد على صحّة أحاديث المهدي على إلى المهدي الله الكتاب ونشره في الباكستان ، وهو يؤكّد على صحّة أحاديث المهدي الله .

٤٤ ـ «البيانات» (الترجمة التركية): لأبي الأعلى المودودي (١٤٠٠).

تمّ ترجمة الجزء الخاصّ بالامام المهديّ بعد وفياة المودودي، حيث ترجمه علي أكبر مهدي پور إلى التركية الاسطنبوليّة، وطبعت التـرجـمةأيضاً ونشرت.

٤٥ ــ «البيانات» (الترجمةالعربية): لأبي الأعلى المودودي (١٤٠٠).

[فهرس كتب الامام المهدي الآم، مهدي پور ص١٨٩ ـ ١٩٠ وص٥٢٧]. ٤٦ ـ «البيان في أخبار صاحب الزمان»: لأبي عبدالله محمد بن يـوسف الكنجي الشافعي (٦٥٨).

طبعة النجف، منضمّة إلى «كفاية الطالب» للمؤلّف نفسه، وطبعة تبريز منضمّة إلى «الغيبة» للشيخ الطوسي، كما طبع الكتاب في بيروت وأصفهان وقم. ٤٧ ـ «بين يدي الساعة»: للدكتور عبدالباقي أحمد محمد سلامت. طبعة مكتبة المعارف، الرياض، في ١٨٢ صفحة.

<sup>(</sup>١)كتابنامه حضرت مهدي.

٤٨ «تحديق النظر في أخبار الامام المنتظر»: لمحمد بن عبدالعزيز بن مانع النجدي الحجازي (١٣٥٨).

توجد نسخة من الكتاب في دار الكتب بمصر وأخرى في دار الكــتاب بالنجف.

[فهرس الكتب الّتي تمّ تجميعها في دار الكتب منذ سنة ١٩٣٦ وإلى ١٩٥٥م، ١٢٧/١، ومقالة الشيخ عبدالمحسن بن عباد في مجلّة جامعة المدينة، العدد الأوّل من السنة ١٢، العدد ٤٥ ص ٣١٠، ودرج أيضاً في «الامام المهدي الله عند أهل السنّة» ٤٥٢/٢].

٩٤ ــ «تحذير الاخوان من ادّعاء المهديّة آخر الزمان» (بالعربيّة): للشيخ عثمان بن فودي (١٨١٧م).

توجد نسخة مخطوطة من الكتاب في مكتبة جامعة «بايرو» بنيجيريا.

[أخبار التراث العربيء العيدد ٢٣ ص٥، فيهرس الكتب لميهدي يــور، ص٢١٧].

٥٠ ـ «تحقيق ظهور المهدي»: الأحمد بن عبداللطيف بربير الدمياطي (١٢٢٨).

توجد نسخة مخطوطة من هذه الرسالة، كتبت في سبعة أوراق بخطّ محمد بن علي بن محمد محمودة الصفدي، وتاريخها ١٢٣٢، في نهاية المجموعة رقم ٢٣٤ من المكتبة الظاهريّة بدمشق.

[فهرس مجموعات المكتبة الظاهريّة ٥٢/٢].

٥١ ـ «تـعليق عـلى محاضرة (عـقيدة أهـل السنّة والأثـر ... للشـيخ

عبدالمحسن عباد)»: للشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز، المفتي الأعظم في البلاط السعودي.

جاءت هذه المقالة تبعاً لمقالة «عقيدة أهل السنّة»، لتؤكّد صحّة أحاديث المهدي المنتظر وتواترها، وجاء نصّ المقالة في نهاية «الامام المهدي عند أهل السنّة».

٥٢ ـ «تلخيص البيان في أخبار مهديّ آخر الزمان»: لعليّ بن حسام الدين المتّقى الهندي ( ٩٧٥).

طبعة ١٤٠١ هـ، دار التبليغ بقم، في ٢٢ صفحة بتحقيق الأستاذ علي أكــبر مهدي پور.

توجد منه أكثر من عشرين نسخة مخطوطة في مختلف المكتبات بالعالم، وللاطّلاع أكثر راجع مقالة «أهل البيت في المكتبة العمربيّة» للمعلّامة السيّد عبدالعزيز الطباطبائي ﴿ وَي مَجلّة «تراثنا» العدد الثالث، السنة الأولى ١٤٠٦.

[إيضاح المكنون ١/٨/١، هذية العارفين ١/٢٤٦].

٥٣ ـ «تلخيص البيان في علامات مهدي آخر الزمان»؛ لشمس الدين أحمد بن سليمان بن كمال باشا الحنفي، شيخ الاسلام ومفتي القسطنطينية (٩٤٠).

[هديّة العارفين ١٤١/١].

٥٤ ـ «تنبيه الوسنان إلى أخبار مهدي آخـر الزمـان»: لأحـمد نـوبي (١٠٣٧).

[معجم المؤلّفين لكحالة ١٩٧/٢، نـقلاً عـن النسخة الألمانية لتـاريخ

الأدب العربي، بروكلمن ٣٨٥/٢ و ٥٢٠ ].

٥٥ ــ «تنوير الرجال في ظهور المهدي والدجّال»: لرشيد الراشد التاذفي الحلبي (المعاصر).

مطبوع.

[المهديّ المنتظر لمحمد حسن آل ياسين ٣٣].

٥٦ \_ «التوضيح في تواتر ما جاء في المهديّ المنتظر والدجّال والمسيح»: لمحمد بن علي الشوكاني الصنعاني ( ١٢٥٠).

[البدر الطالع للمؤلّف في ترجمة نفسه ٢٢٢/٢ - الإذاعة ... ص١١٣، غاية المأمول ٣٤١٥، فهرس الفهارس ص٤٠٩، عقيدة أهل السنّة والأثسر للشيخ عبدالمحسن عباد].

بشرح هذا الكتاب كيفية تواتر الأحاديث حول الامام المهدي الله وصحة صدورها، وقد أشار الأستاذ الصرالدين في مقالة «حول المهدي» نقلاً عن هذا الكتاب بأنّ: «الأحاديث الّتي وصلت إلينا حول الامام المهدي والّسي يمكن الوثوق بها والاعتماد عليها تعدّ خمسين حديثاً، بعضها صحيحة وبعضها حسنة، وبعضها ضعيفة قد تمّ تعديلها، وهي بلا شكّ قد وصلت إلى حدّ التواتر، حيث يمكن تطبيق جميع شروط التواتر المذكورة في المراجع على أقل من هذه أيضاً ...».

[مجلّة التمدّن الاسلامي، العدد ٢٧ ـ ٢٨، السنة ٢٢، ص٦٤٦]. ويحتمل أن يكون الكتاب مطبوعاً، وإن لم نعثر على مميّزات طبعه. ٥٧ ـ «ثلاثة ينتظرهم العالم: عيسى، والدجّال، والمهديّ المنتظر»: للشيخ

عبداللطيف عاشور (المعاصر).

طبعة ١٤٠٦، من منشورات الساعي \_ الرياض \_، ومنشورات القرآن \_ القاهرة \_ في ١٤٤ صفحة.

٥٨ ـ «جزء في ذكر المهديّ»: لأبي الفداء إسماعيل بـن كـثير الدمشـقي ( ٧٧٤).

[النهاية للمؤلّف ص ١٣٠].

٥٩ ـ «جزء في المهدي»: لأبي حسين أحمد بن جعفر بن محمد عبدالله
 البغدادي، المعروف بابن المنادى (٣٣٦).

وقع هذا الكتاب بيد ابن حجر العسقلاني، فأورد جزءاً منه في كتاب «فتح الباري» (شرح صحيح البخاري): ، ومنه هذا الجزء في ج١٣ ص٢١٣، ولابـن المنادي كتاب آخر أيضاً باسم «الملاحم»

. ٦٠ ـ «جزء في ما ورد قتي المهدي»: لابن حجر.

[فهرس الفهارس والاثبات ص ٣٣٩].

71 - «جمع الأحاديث الواردة في المهدي»: للحافظ أبي بكر بن خيشة أحمد بن زهير بن حرب النسائي (٢٧٩)، تلميذ أحمد بن حنبل ومؤلف كتاب «التاريخ الكبير» الذي قال فيه الخطيب البغدادي والدارقطني: ليس لدينا أبداً كتاب أعم فائدة من كتاب تاريخ ابن خيشمة.

[تاريخ بغداد ١٦٣/٤، الأعلام للزركلي ١٢٨/١].

٦٢ «جمع طرق أحاديث المهدي»: لابن عراقي ولي الدين أبو زرعة، أحمد بن عبدالرحيم بن حسين الكردي الرازياني المصري الشافعي (٨٢٦).

[ذيل تذكرة الحفّاظ للذهبي\_من ابن فهد المكّي ـص ٢٨٨، الضوء اللامع للسخاوي ج ١ ص٣٦٦، مقالة «الردّ على من كذّب بأحاديث المهديّ» للشيخ عبدالمحسن عباد].

يروي في «النجوم الزاهرة» ١١٨/٥ انّه قد نصب قاضياً للقضاة في مصر سنة ٨٢٤، وتوفّى سنة ٨٢٦.

٦٣\_«الجواب المقنع المحرّر في أخبار عيسى والمهديّ المنتظر» لمحمد حبيب الله الشنقيطي (١٣٦٣ هـ).

وقد ضمّ المؤلّف كتابه هذا في كتاب آخر له باسم «زاد المسلم» ٤١/٢، ردّاً على ابن خلدون وينقسم إلى أربعة أقسام:

١ \_المقدّمة: يذكر فيها تواتر أحاديث الإمام المهديّ.

٢ \_ الفــصل الأوّل: فــي بــيان الأحـاديث الواردة فــي مــميّزات الإمــام وأوصافه.

٣\_الفصل الثاني: حول نزول عيسي وأجتماعه مع الامام المهديّ.

٤ ــ الخاتمة: في خروج الدجّال وظهور مدّعي المهدويّة الكذّابين.

وقد أقام المؤلّف في المغرب، والمدينة المنوّرة، ومكّة، والقاهرة، وكان مدرّساً في الجامع الأزهر بمصر، وتوفّي بالقاهرة.

[فهرس كتب الإمام المهدي ﷺ (١)، ص٢٧٦ \_ ٢٧٧].

٦٤ ـ «چاغين بكلد (يغي انسان مهدي)» (بالتركية الاسطنبولية): لعادل گوك بورون (معاصر).

<sup>(</sup>١) كتابنامه حضرت مهدي 機.

الطبعة الثانية، منشورات تك يول، اسطنبول، في ٧٧ صفحة.

وقدّم السيّد مصطفى گنج على هذا الكتاب، وهو يحتوي بحوثاً عن الغيبة، والظهور، وعلائم الظهور، ونسب الامام، ومحلّ ظهوره، وكـذلك عـن خــروج الدجّال.

[فهرس كتب الامام المهدي ﷺ ص٢٨١].

٦٥ - «حاشية على القول المختصر في علامات المهدي المنتظر» لابن
 حجر المكّي (٩٧٣) -»: بقلم رضي الدين بن عبدالرحمن بن أحمد بن حجر
 (حفيد المؤلّف)، (١٠٤١).

[إيضاح المكنون ٤٢/٢، هديّة العارفين ٣٦٩/١).

٦٦ «حقيقة الخبر عن المهدي المنتظر من الكتاب والسنّة»: لصلاح
 عبدالحميد هادي (المعاصر).

الطبعة الأولى ٩٨٠ مُرَّمَ مِكتبة تاج طنطان مصر ، ٩٦ صفحة.

٦٧ «ختم النبوّة وظهور المهديّ»: لأبي الأعلى المودودي (١٤٠٠).
 طبعة ١٣٩٩ هـ، لاهور، الباكستان.

[فهرس الكتب، لعلي أكبر مهدي پور ص٣١٦].

٦٨ - «الدرّ المنضود في ذكر المهديّ الموعود»: للسيّد صديق حسن بسن
 أولاد حسن بن أولاد على القنوجي.

توجد نسخة مخطوطة منه بخطّ المؤلّف بمكتبة ندوة العلماء فــي لكــهنو، الهند، تحت رقم ٣١١، وطبقاً لما نقله الفهرس برقم ٩٧.

[أهل البيت عليم في المكتبة العربية، للعلامة الطباطبائي، رقم ٣٠٥].

٦٩ ـ «ذكر المهدي الّذي يكون في آخر الزمان» : لأبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي (٧٧٤).

جاء هذا الموضوع في كتاب «النهاية، أو الفتن والملاحم» للمؤلّف، ص٣٧ ــ ٤٥، وتمّ درجه أيضاً بصورة كاملة في المجلّد الثاني من «الامام المهديّ عند أهل السنّة».

٧٠ ـ «ذكر المهديّ ونعوته وحقيقة مخرجه وثبوته»: للحافظ أبــي نــعيم أحمد بن عبدالله الأصفهاني (٤٣٠).

يحتوي هذا الكتاب على ١٥٦ حديثاً في مختلف أمور الامام المهدي المنتظر على ١٥٦ المنتظر على ١٨٣) فهرساً لأبواب المنتظر على ، وقد ذكر السيّد ابن طاوس في «الطرائف» (ص١٨٣) فهرساً لأبواب الكتاب وعدد الروايات في كلّ باب، كما روى عنه أيضاً في سائر كتبه.

كما ذكره بهذه الصورة العلّامة الطهراني في «الذريـعة» (ج ١٠ ص٣٨)، وجاء أيضاً في «هديّة العارفين» (٧٥/١) باسم «كِتاب المهديّ».

٧١ ــ «الردّ على من حكم وقضى أن المهدي الموعود جاء ومضى »: لعليّ بن حسام الدين المعروف بالمتّقي الهندي الجونپوري (٩٧٥).

جاء هذا الكتاب رداً على محمد بن يوسف الجونپوري (المـولود ٨٤٧، والمتوفّى ٩١٠) والّذي ادّعى المهدويّة سنة ٩٠١ و ٩٠٣.

توجد نسخة مخطوطة للكتاب ومؤرّخة ٩٩٠ ضمن مجموعة رقم ١٥١٤ بمكتبة رضا رامپور بالهند، ونسخةاُخرى بتاريخ القـرن الحـادي عشـر، رقـم ١٩٧٥، حسب ما ذكر في فهرسه ٤٦٠/٢.

[أهل البيت في المكتبة العربية للعلّامة الطباطبائي، رقم ٣٢٩].

٧٢ ــ «الردّ على من حكم وقضى انّ المهديّ المــوعود جــاء ومــضى»: لنورالدين علي بن محمد الهروي الحنفي، المعروف بملّا علي القاري (١٠١٤).

توجد نسخة مخطوطة من الكتاب في المكتبة الناصريّة بلكهنو، ونسخة أخرى في مكتبة الامام أمير المؤمنين ﷺ بالنجف.

[مجلّة تراثنا، العدد ١٠ ص٤٣، مقالة للعلّامة السيّد عبدالعزيز الطباطبائي].

٧٧- «الردّ على من كذّب بأحاديث المهديّ»: مقالة جامعة للشيخ عبدالمحسن بن عباد عضو الهيئة التدريسية لجامعة المدينة، ردّاً على رسالة «لا مهديّ ينتظر بعد الرسول سيّد البشر» للشيخ آل محمود رئيس المحكمة الشرعيّة بقطر، وطبعت المقالة في مجلّة جامعة المدينة، في العددين ٤٥ و ٤٦، ودرجت بصورة كاملة في «الامام المهديّ عند أهل السنّة» ٤٣٧/٢، ملحقة إلى مقالة أخرى له بعنوان «عقيدة أهل السنّة والأثر في المهديّ المنتظر» والّتي تمّ طبعها ونشرها سنة ١٤٠٢ في مطبعة الرشيد بالمدينة، خلال ٢٢٤ صفحة.

للاطّلاع على ترجمته، راجع «فهرس كتب الإمام المهدي<sup>(۱)</sup>» لمهدي پور ص٣٩٠.

٧٤\_ «رسالة في الأحاديث القاضية بخروج المهدي وانّه...» لمحمد بــن إسماعيل الأمير اليماني الصنعاني (٧٥١).

[الإذاعة ص١١٤].

٧٥\_ «رسالة في تحقيق ظهور المهديّ»؛ لأحمد بن عبداللطيف بـربير

<sup>(</sup>١) «كتابنامه حضرت مهدي».

الدمياطي الشافعي (١٢٢٦ / ١٢٢٨ / ١٢٢٩).

توجد نسخة مخطوطة منها في مجموعة رقم ٢٣٤ من المكتبة الظاهرية بالشام، كما توجد نسختان منها أيضاً في المكتبة السليمانية باسطنبول، قسم الحاج محمود أفندي، تحت رقمي ١٩٣٠ و ٢٣٣٠.

[فهرس الكتب لمهدي پور ، رقم ٩٤٨ و ١٠٥٥].

٧٦ «رسالة في حقّ المهديّ»: لنورالدين علي بن سلطان محمد القاري الهروي الحنفي، المعروف بملّا علي القاري (١٠١٤).

توجد نسخة مخطوطة منه في المكتبة البلديّة، الاسكندريّة، مـصر. وله ثلاثة كتب أخرى في الامام المهديّ، بأسماء: «الردّ على من حكم وقـضى انّ المهدي جاء ومضى» و «المشرب الوردي في مـذهب المـهديّ» و «مـهدي آل الرسول»، فراجع.

٧٧ ـ «رسالة في ردّ من أثكر أنّ عيسى الله إذا نزل يصلّي خلف المهدي صلاة الصبح»: لجلال الدين السيوطي (٩١١).

جاءت هذه الرسالة كتنبيه في نهاية رسالة «الإعلام بحكم عيسى الله » المرجودة في «الحراوي للفتاوي» (ج٢ ص٢٩٧ طبعة ١٣٧٨ مصر، وص١٦٦ عبيد الكتب العلمية بيروت)، وتوجد نسخة مخطوطة منها تحت رقم ٥٩ من مكتبة المسجد الحرام.

٧٨ ــ «رسالة في المهدي المنتظر»: لسعدالدين محمد بن مــؤيّد حــمويه، المعروف بسعدالدين الحموى ( ٦٥٠).

(مرآة الأسرار للجامي).

٧٩ ــ «رسالة مــهدية» (بــالفارسية): لشــاه نــعمت الله ولي ( ٨٣٤) قــطب ومؤسّس الفرق الصوفية النعمت اللهية بإيران والهند والباكستان.

تمّ طبع ونشر هذه الرسالة ضمن المجلّد الرابع لرسائله ص ٨٩ ـ ٩٥ بواسطة «خانقاه نعمت اللهي»، طهران سنة ١٣٤٣.

وقد عرّف المهدي باسم «المهدي، محمد بن عبدالله»، وذلك ممّا يدلّ بلا شكّ على كونه سنّياً.

٨٠ «الروض الوردي في أخبار المهدي»: لجعفر بن حسن بن عبدالكريم البرزنجي المدني، مفتي الفرقة الشافعية بالمدينة المنورة، والمستوفّى ١١٧٩ «أو ١١٨٤ أو ١١٨٧).

توجد نسخة مخطوطة منه في البكتبة الناصرية في لكهنو.

[سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر ٩/٢، هديّة العارفين ٢٥٦/١، معجم المؤلّفين ١٣٧/٣، أعلام الزركلي ١٣٣/٢، بروكلمن الألماني ٣٨٤/٢، معجم المؤلّفين ١٣٧/٣، أعلام الزركلي ١٣٣/٢، بروكلمن الألماني ١٣٨٤/٣، مجلّة تراثنا العدد ١٠، مقالة «أهل البيت في المكتبة العربية» للعلّامة السيّد عبدالعزيز الطباطبائي].

٨١\_ «سيّد البشر يتحدّث عن المهدي المنتظر»: للشـيخ حــامد مـحمود محمد ليمود (المعاصر).

طبعة المطبعة المدنية بالقاهرة، مع مقدّمة للشيخ حسنين مخلوف، مفتي مصر سابقاً وعضو جمعيّة كبار علماء الأزهر.

[فهرس كتب الامام المهدي ١١١٦].

٨٢ ـ «شرح قصيدة الفوز والأمان»: المتن قصيدة راثيّة في مدح الامـــام

الثاني عشر المهدي المنتظر على للشيخ بهاء الدين العاملي محمد بـن عـزالديـن العاملي الجبعي المتوفّى سنة ١٠٣٠، والشرح لأبي النجاح أحمد بن عـلي بـن عمر بن صالح العدوي الحنفي الطـرابـلسي ثـم الدمشـقي المـعروف بـالمينيني مصر.

[ذكره إسماعيل باشا في هدية العارفين: ١٧٦/١].

٨٣\_«شرح كتاب المهدي، سنن أبي داود»: لابن قيّم الجوزية (٧٥١).

تمّ شرح الكتاب خلال «تهذيب السنن» لأبي داود، وطبع ملحقاً لكــتاب «عون المعبود» ج ١١ ص ٣٦١\_ ٣٨٤.

[فهرس كتب الامام المهدي ١١٦١].

٨٤ ـ «صاحب الزمان»: لأبي العلبس محمد بـن إسـحاق بـن إبـراهـيم الكوفي، قاضي صيمرة (٢٧٥).

يقول الزركلي في «أعلامه» (٢٩/٦): إنّه كان أديباً ظريفاً وعالماً بالنحو، وشاعراً كبيراً، وكان من ندماء المتوكّل العبّاسي، وممّن يعتمد عليهم بنو العبّاس.

ويذكر ابن النديم كتاباً له باسم «صاحب الزمان»، اعتبره السيّد الخرسان أوّل من ألّف كتاباً من السنّة والشيعة في صاحب الزمان المهدي المنتظر، إلّا انّ الرواجني مؤلّف «أخبار المهدي» والمتوفّى ٢٥٠ أقدم منه، ولكن ليس لدينا \_مع كلّ أسف \_أيّ أثر منه.

[فهرس ابن النديم ص٢٢٣].

٨٥ ـ «صحيح أشراط الساعة»: للشيخ مصطفى أبي نصر الشلبي، طبعة ١٤١٣ هـ، من منشورات السوادي، جدّة، في ٤٣٢ صفحة. ٨٦\_«الصحيح المسند من أحاديث الفتن والملاحم وأشــراط الســاعة»: لمصطفى عدوي (المعاصر).

طبعة ١٤١٢، دار الهجرة، الرياض، في ٥٨٧ صفحة.

٨٧\_ «صفة المهدي»: للحافظ أبي نعيم الأصفهاني (٤٣٠).

روى يوسف بن يحيى المقدسي ( ٦٨٥) في كتاب «عقد الدرر» ـ والّــذي طبع مراراً في مصر وبيروت وإبران ـ ٢٩ حديثاً عن هذا الكتاب.

٨٨\_ «ظهور المهدي»: لجلال الدين السيوطي (٩١١):

توجد نسختان لهذا الكتاب في استانبول بالاسمين التاليين:

١ ـ «رسالة في ظهور المهدي»: مكتبة السليمانية، قسم «رشيد أفندي»،
 مجموعة رقم ٨٨٣٨٣.

٢ ـ «رسالة ظهورات المهدي»: العلوان السابق، قسم «قصيدة چي زاده»،

[فهرس كتب الامام المهدي، رقم ١٢٤٣].

٨٩ - «العرف الوردي في أخبار المهدي»: حيث يحتوي على «الأربعين» للحافظ أبي نعيم الأصفهاني في المهدي المنتظر، كما يشمل أضعاف ذلك من الأحاديث حول الامام المهدي عن جلال الدين عبدالرحمن السيوطي (٩١١)، طبعة مصر، ملحقاً بكتابه «الحاوي للفتاوي»، ج٢ ص١٢٣ - ١٦٦ وج٢ ص٥٧ - ٢٠ طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٥، كما يوجد في «الامام المهدي عند أهل السنة» ج٢ ص٣٥٤.

٩٠ ـ «العرف الوردي في أخبار المهدي» (التسرجمة التسركية للكستاب

السابق): ترجمة مشرّف گوزجو (معاصر).

طبعة ١٩٨٦م، منشورات الشفق، مانيسار، تركيا.

﴾ ٩١ ـ «العرف الوردي في أخبأر الشهدي» (ترجمة تركية لكتاب السيوطي): لمترجمه محمود چلبي.

توجد نسخة مخطوطة منه في مكتبة السليمانية بـاستنبول، قسـم «قــليج على باشا»، خلال مجموعة ٦٨٩٩٧.

[فهرس كتب الامام المهدي، رقم ١٢٥٦].

٩٢ «العرف الوردي في دلائل المهدي»: لأبي الفضل عبدالرحمن بسن
 مصطفى اليماني الحضرمي الشافعي الأشعري النقشبندي، مقيم مصر (١١٩٢).

توجد نسخة مخطوطة منه في المكتبة الملكية فـي بــرلين، تــحت رقــم ۲۷۳۳.

[هديّة العارفين ٤٤/١) و مجلّة تراثنا العدد ١٦ مقالة السيّد عـبدالعـزيز الطباطبائي].

97\_«العطر الوردي، شرح قصيدة (القطر الشهدي في أوصاف المهدي \_ رقم ٥٢\_)»: للشيخ محمد بلبيسي الشافعي (١٣١٢) هـ.

طبعة ١٣٠٨ ، بولاق مصر ، خلال مجموعة نـاظم القـصيدة ، إضافةً إلى طبعات أخرى، وقد درج في «الامام المهدي عند أهل السنّة» أيضاً في الجـزء الثاني.

٩٤ «عقد الجواهر والدرر في علامات ظهور المهدي المنتظر»: تأليف
 ابن حجر.

نقلاً عن الدكتور عبدالله جبوري في تعليقاته على «غريب الحديث» لابن قتيبة ١١٧/١ (بالنسبة إلى ما نقله ابن قتيبة من حديث علي ﷺ في كون المهدي المنتظر من ولد الحسين)، دون التصريح بأنّ ابن حجر هذا هل همو ابس حجر العسقلاني أو الهيثمي، ودون الاشارة إلى النسخة المخطوطة، أين وجدها؟

[مجلّة تراثنا، العدد ١٦ ص٢١ ــ ٢٢].

90 ـ «عقد الدرر في أخبار الامام المنتظر»: لجمال الدين يوسف بن يحيى المقدسي الشافعي الدمشقي ( ٦٨٥).

طبعة ١٣٩٩، مكتبة خانجي في مصر، بتحقيق الدكتور عبدالفتاح محمد حلو، وأعيد طبعه سنة ١٤٠٠ في طهران، ثمّ سنة ١٤٠٣ في بيروت، وللمرّة الرابعة أيضاً سنة ١٤٠٣ في جامعة ابن سعود بالرياض، وجاءت الطبعة الخامسة سنة ١٤٠٥ بواسطة مكتبة المنار في زرقاء الأردنّ، ثمّ أعيد طبعه سنة ١٤١٦ بواسطة مسجد جمكران بقم.

٩٦ ـ «عقد الدرر في تحقيق القول بالمهدي المنتظر»: لأحمد ابس زيسني دحلان (١٣٠٤).

توجد نسخة مخطوطة من هذا الكتاب في مكتبة جامعة الملك سعود فسي الحجاز، وتاريخ تحريره ١٣٠٤ هـ.

٩٧ ـ «عقود الدرر في شأن المهدي المنتظر».

توجد نسخة مخطوطة منه في مكتبة الحرم المكّبي فسي مكّبة المكرّمة، تحت رقم ٣٠، قسم دهلوي ١٩٨/٤، فهرس المكتبة المخطوط ص١٤١، ولكن لم يُعثر على اسم مؤلّف الكتاب.

[مجلّة تراثنا، العدد ١٦ ص٢٨].

٦٨ \_ «عقيدة المسيح الدجّال»: لسعيد أيّوب (معاصر).

ما يقارب الثلث من آخر هذا الكتاب يختصّ بالبحث حول الامام المهدي والدفاع عن العقيدة به. طبع لأوّل مرّة سنة ١٤٠٩ بالقاهرة، وأعـيد طـبعه سـنة ١٤١١ في بيروت وبعدها في قم.

به ٩٩ ـ «عقيدة أهل السنّة والأثر في المهدي المنتظر»: نصّ محاضرة علمية للشيخ عبدالمحسن بن حمد عباد عضو الهيئة التدريسية للجامعة الاسلامية في المدينة المنوّرة، والّتي ألقيت سنة ١٣٨٨، وتمّ نشرها في مجلّة الجامعة العدد الثالث، السنة الأولى، وهي موجودة في «الامام المهدي عند أهل السنّة» آخر الجزء الثاني، ولمزيد الاطّلاع راجع «فهرس كتب الامام المهدي» ص١٧٥.

١٠٠ ــ «علائم الظهور» (بالفارسية): لعلي بن حسام الدين المتّقي الهــندي (٩٧٥).

هذه رسالة مختصرة في عبلائم الظهور، تسرجم فسيها المستّقي الهمندي الأحاديث الواردة بالموضوع إلى الفارسيّة. توجد نسخة منها في مكتبة المسجد الأعظم بقم، خلال مجموعة رقم ٦٣٦، وتاريخ تحريرها سنة ٩٧٩.

١٠١\_ «علامات الساعة الصغرى والكبرى»: لليلي مبروك.

دار المختار الاسلامي، القاهرة، في ٢٠٤ صفحة.

١٠٢ ــ «علامات المهدي» أو «البرهان في علامة مهديّ آخسر الزممان»: لجلال الدين عبدالرحمن السيوطي (٩١١).

توجد نسخة مخطوطة منه في مكتبة الحرم المكّي، تحت رقم ٣٤، قسـم دهلوى. [مقدّمة العلّامة الخرسان على ينابيع المودّة ص١٤، مجلّة تراثنا، العـدد ٥٠/٢].

١٠٣ ــ «علامات المهدي المنتظر» : لأحمد بن حجر الهيثمي المكّي الشافعي (٩٧٤) .

طبعة منشورات مكتبة القرآن للطبع والنشر، مصر.

[مجلّة تراثنا، العدد ١٦ ص٢٩].

١٠٤ ـ «علامات المهدي المنتظر» (بالتركية)، ترجمة «القول المختصر في علامات المهدي المنتظر» لابن حجر (٩٧٤):

بقلم مشرف گوزجو (معاصر) وتصحيح الدكتور سوآت آروسان.

الطبعة الأولى ١٩٨٥م، منشورات شفق، مانيسار، تركيا، في ٩٢ صفحة.

١٠٥ ـ «علامات مهدي آخر الزمان» ـ ترجمة إلى التركية الاسطنبولية الكتاب «البرهان في علامات مهدي آخر الزمان» للمتّقي الهندي، بقلم مشرف گوزجو (معاصر)، وتصحيح الدكتور سوآت آروسان.

طبعة ١٩٨٦م، منشورات گونجه، اسطنبول، في ٩٥ صفحة.

جاء اسم الكتاب بالترجمة هكذا «آخر زمان مهدي سي نين علامتلري».

١٠٦ ــ «عنقاء المغرب في معرفة ختم الأولياء وشمس المغرب»: لمحيي الدين ابن العربي (٦٣٨).

طبعة مصر (أعلام الزركلي ٢٨١/٦)، وتوجد نسخة مخطوطة سنه فــي مكتبة آية الله المرعشي بقم، تحت رقم ٤١٠٥.

١٠٧ ـ «عون المعبود ـ شرح سنن ابن داود ـ قسم كتاب المهديّ ـ » : لأبي

الطيّب محمد شمس الحقّ العظيم آبادي (١٣٢٩ هـ).

طبعة المكتبة السلفية بالمدينة المنوّرة ج١١ ص٣٦١ ـ ٣٨٤، وقد درج أيضاً في كتاب «الامام المهدي عند أهل السنّة».

١٠٨ ـ «الفتح الربّاني في الردّ على المهدي المغربي الوزّاني»: للحاجّ صالح بن مهنّا الأزهري».

طبعة مطبعة التقدّم، مصر ١٣٢٧، في ٨٠ صفحة.

[معجم المطبوعات ص١١٨٣].

١٠٩ «فتح المنّان ـ شرح (قصيدة الفوز والأمان) للشيخ البهائي ـ»:
 لشهاب الدين أحمد بن عدوي الدمشقي، المعروف بالمنيني (١١٧٣).

طبع حوالي سنة ١٢٢٠ بالقاهرة، كما أضيف ملحقاً إلى «تلخيص كشكول الشيخ البهائي» والّذي طبع عدّة مرّات منها سنة ١٢٨٨ بالقاهرة.

110 - «الفتوى في مسألة المهدي المنتظر» ومقالة في الإجابة على سؤال الله السيخ محمد منتصر الكتّاني في مجلّة رابطة العالم الاسلامي بمكّة، ردّاً على سؤال طرحه أحد مسلمي كينيا حول تاريخ ومكان ظهور الامام المهدي ونهضته، وقد ذكرها العلّامة الخرسان في مقدّمته على «البيان في أخبار صاحب الزمان» للكنجى، طبعة ١٣٩٩، بيروت، ص٧٦-٧٩.

كما ترجمها آية الله المكارم الشيرازي إلى الفارسيّة خلال كتابه «مهدي، انقلابي بزرگ»<sup>(۱)</sup>، ص١٤٦ ــ ١٥٥.

ونشرت الترجمة اللاتينية لها بواسطة المركز الاسلامي في اسطنبول.

<sup>(</sup>١) أي (المهدي، الثائر الكبير).

[در جستجوي قائم (۱)، كتاب رقم ۲۵۸].

الموعود في آخر الزمان».

تذكر هذه الرسالة فتاوى أربعةٍ من علماء السنّة في إثبات مهدويّة الامام المهديّ المنتظر والردّ على المنكرين إلى حدّ التكفير والاعدام، وقد خصّ المتّقي الهندي (المتوفّى ٩٧٥) الباب الثالث عشر من كتابه «البرهان في علامات مهديّ آخر الزمان» بذكر هذه الرسالة، وطبعت سنة ١٣٩٩ في قـم، كـما طبعت فـي أماكن أخرى.

١١٢ ــ «فرائد فوائد الفكر في الامام المهديّ المنتظر»: للشيخ مرعي بن يوسف الكرمي المقدسي الحنبلي (١٣٣٠).

[أعلام الزركلي ٢٠٣/٧ . إيضاح المكنون ١٨٣/٢ ، هـديّة العـارفين ٤٢٧/٢، مجلّة تراثنا العـدد ١٧ ص١٠٨ ـ ١٠٩ حـيث عـرّف العـلّامة السـيّد عبدالعزيز الطباطبائي أربع نسخ مخطوطة منه].

١١٣ \_ «الفواصم عن الفتن القواصم» (في شرح حياة المهديّ المنتظر): لعليّ بن إبراهيم الحلبي (١٠٤٤).

[السيرة الحلبية للمؤلّف ١/٣١٥].

١١٤ ـ «قصيدة في المهدي»: لمحيي الدين محمد بن علي الطائي الأندلسي
 المعروف بابن عربي (٦٣٨)، وهي ٨٣ بيتاً مطلعها:

خليلتي انــي للشــريعة حــافظ ولكن لها سرٌ على عينه غـطا

<sup>(</sup>١) أي (بحثاً عن القائم).

ونهايتها:

وصاحب أبيات عظيم جـلاله تتوّج بالجوزاء وانتعل السُّمها وبعدها فصل في مسقط رأس الامام، ونسبه، ومـحلّ سكـناه، وكـلّ مـا يرتبط به.

توجد نسخة منها في دار الكتب الظاهريّة بـدمشق، تــحت رقــم ٦٨٢٤. الورقة ٧٢ ــ ٧٥.

[مجلّة تراثنا، العدد ١٨، مقالة «أهل البيت في المكتبة العربيّة» ص٩٣]. ١١٥ ـ «القطر الشهدي في أوصاف المهدي» (منظومة لامية): لشهاب الدين أحمد الحلواني الشافعي (١٣٠٨).

طبعت هذه المنظومة مع شرحها «العظر الوردي فسي...» سنة ١٣٠٨ فسي بولاق مصر، وأعيد طبعها ثانيةً سنة ١٣٤٥ ملحقةً بكتاب «فتح ربّ الأربــاب» في مطبعة المعاهد بمصر.

وذكرت كاملة مع شرحها في «الأمام المهدي عند أهل السنّة» ج٢ ص١٠٩ \_١٥٣ وطبعت سنة ١٤٠٢.

راجع أيضاً «إيضاح المكنون» ٢٣٤/٢، هديّة العارفين ١٩٢/١، معجم المطبوعات ٧٩٢ و ١٦٤٢، ومجلّة تراثنا العدد ١٨ ص٩٤، مقالة العلّامة السيّد عبدالعزيز الطباطبائي.

١١٦ ـ «القناعة في ما تحصن الاحاطة به من أشراط الساعة»: للحافظ أبي الخير محمد بن عبدالرحمن السخاوي (٩٠٢) طبعة ١٤٠٦، مكتبة القسرآن بالقاهرة، ومكتبة الساعي بالرياض، في ٩٦ صفحة.

[الضوء اللامع للمؤلّف ١٨/٨].

١١٧ ـ القول الفصل في المهديّ المنتظر»: للشيخ عبدالله الحجّاج. طبعة دار العلوم للطباعة، مصر.

١١٨ ـ «القول المختصر في علامات المهديّ المنتظر»: لشهاب الدين أحمد بن حجر الهيثمي المكّي ( ٩٧٤).

[الفتاوى الحديثة للمؤلّف ص٣١، فسهرس الفسهارس ٢٥١/١، الانساعة للبرزنجي ص٩٠، ومراجع أخرى غيرهاكثيرة]

وقد أشار العلّامة السيّد عبدالعزيز الطباطبائي في مقالة «أهل البـيت فـي المكتبة العربيّة» المنشورة في مجلّة تراثنا،العدد ١٨ ص ٩٨ ـ ١٠٠. إلى ثلاثين نسخة مخطوطة له مع ذكر العنوان اللّذي توجد به كلّ نسخة، كما ذكر ان نسخة مكتبة بايزيد في اسلامبول قد طبعت بالتصوير مع التـرجـمة التـركية للكـتاب بالحروف اللاتينية.

وذكر الأستاذ مهدي يُور ان مكتبة القرآن بالقاهرة قامت بطبع الكتاب في ٨٨ صفحة دون ذكر التاريخ، وتصرّح مقدّمة الكتاب بتواتـر أحـاديث الامـام المهديّ، امّا الفصل الأوّل فيشمل ٦٣ حديثاً عن الرسول الأكرم ﷺ، والفـصل الثاني يشمل ٣٩ حديثاً عن الصحابة، والفصل الثالث يحتوي عـلى ٥٦ حـديثاً عن التابعين.

وفي خاتمة الكتاب يطرح مواضيع عديدة في هذا المجال، وقد تمّ طبع الكتاب ونشره بتحقيق مصطفى عاشور، اعتماداً على نسختي دار الكـتب فـي القاهرة.

كما تمّ تحقيق الكتاب ثانيةً بيد الأستاذ محمد زينهم محمد، وطبع الكتاب

ونشر في ١٠٩ صفحة سنة ١٤٠٧ من قبل دار الصحوة بالقاهرة.

وللاطّلاع على مميّزات خمس نسخ مخطوطة أخرى، إضافةً إلى النسخ التي عرّفها السيّد الطباطبائي، راجع فهرس كتب الامام المهدي ص٥٧٩. ومن أجل الاطّلاع على ملخّص الكتاب وحواشيه بقلم أحفاد المؤلّف، انظر «الحاشية» و«مختصر القول».

۱۱۹ - «كتاب الغيبة»: للحافظ أحمد بن محمد بن سعيد الهمداني المعروف بابن عقدة (٣٣٣). كان المؤلّف زيديّاً وثقةً لدى أهل السنّة، وهو ممّن ذكره كتب رجالهم وحديثهم، أمثال «تاريخ بغداد» للخطيب ١٤/٥ - ٢٣ و «تذكرة الحفّاظ» للذهبي ٨٣٩/٣، رقم ٨٢٠، كما ذكره النعماني الشيعي في مقدّمة كتابه «كتاب الغيبة»، وروى عنه مراراً.

١٢٠ ـ «كتاب في الامام المهدي»: لأبي العلاء إدريس بن محمد بن إدريس الفاسي العراقي (١١٨٣).

[النظم المتناصر ، للكتّاني ص ٤٤٠، رقم ٢٨٩].

المصطفى» لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني (٢٥٧)، حيث خصّ هذا المصطفى» لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني (٢٥٧)، حيث خصّ هذا الفصل بأحاديث المهديّ المنتظر، وقد جاء الفصل بصورة كاملة في «الامام المهديّ اللهديّ السنّة» ج١ ص٣٧.

۱۲۲ ـ «الكشف في مجاوزة هذه الأمّة الألف»: لجلال الدين السيوطي (۹۱۱)، إضافة إلى طبعه ضمن «الحاوي للفتاوي» فقد طبع مستقلاً وصدر عن دار الكتب العلميّة ـ بيروت ـ وفي ٧ صفحات بالقطع الوزيري، تكلم فيه عن: الامام المهدي، خروج السفياني، نزول عيسى ومقتل الدجّال على يديه.

[كتابنامه، السيّد مهدى پور: ج١/١٠٦].

١٢٣ ـ «مختصر الأخبار المشاعة في الفـتن وأشـراط السـاعة وأخـبار المهدي»: للشيخ عبدالله بن سليمان مشعل (معاصر).

طبعة ١٤٠٥، مطابع الرياض، العربية السعودية، في ٤٤٩ صفحة.

١٢٤ ــ «مختصر القول المختصر في علامات المهدي المنتظر ــ لابن حجر الهيثمي»: لرضي الدين بن عبدالرحمن، حفيد المؤلّف، والمتوفّى (١٠٧١).

[هديّة العارفين ١/٣٦٩].

١٢٥ ــ «مرآة الفكر في المهدي المنتظر»: للشيخ مرعي بن يوسف الكرمي المقدسي الحنبلي (١٠٣٣).

[إيضاح المكنون ٢/٢٦٤، هدية العارفين ٢/٤٢٤].

١٢٦ ـ «مسألة في الغيبة»: القاضي عبدالجبّار بن أحمد الهمداني المعتزلي (٤١٥).

نصبه الصاحب بن عبّادً في مُعَرَّمُ ٣٦٧ قَاضٍ لقضاة مدن الري وقــزوين وأبهر وزنجان ودماوند وسهرورد.

توجد نسخة مخطوطة من هذه الرسالة في مكتبة الفاتيكان تـحت رقـم ١٢٠٨.

[فهرس كتب الامام المهدي ص١٦٤١].

١٢٧ ــ «مسألة مهدويّت» (بالتركية): لإسماعيل الحقّي الأزميري الحنفي ( ١٣٣٠ هـ).

تطرح هذه الرسالة بحثاً كلامياً حول العقيدة بالمهدويّة، اعتمد فيها عــلى عشرين حديثاً، وقد تعرّض بعض هذه الأحاديث لشيء من النقد. ونشرت الرسالة في مجلّة «سبيل الرشاد» الأسبوعية، العدد ٢٨٥، السنة ١٣، بتاريخ ٣٠ربيع الأوّل ١٣٣٢ ه في عهد الخلافة العثمانية باسطنبول.

يعتبر المؤلّف من أهالي مناستر، وقد أقام باسطنبول وكان خطيباً في مسجد اياصوفيا وعضواً لمجلس الشيوخ، توفّي في ذي الحجّة ١٣٣٠ هـ.

[معجم المؤلّفين ٢٦٦/٢، فهرس كتب الامام المهديّ، ص٦٤٢].

۱۲۸ ــ «مشاهدة الآيات في أشراط الساعة وظهور الآيات »: لمحمد بن مؤيّد الحمويني (٦٠٥).

وهو والد مؤلّف «فرائد السمطين» إبراهيم بن محمد، حيث روى ذلك في كتابه هذا (ج٢ ص٣٠٨) نقلاً عن أبيه.

١٢٩ ـ «المشرب الوردي في مذهب المهديّ» أو «المورد الوردي في حقيقة المهديّ»: لنورالدين على بن محمد الهروي الحنفي المعروف بملّا على القاري (١٠١٤)، مؤلّف «المرقاة في شرح المشكاة».

جاء هذا الكتاب رداً على القرقة المهديّة بالهند - أتباع السيّد محمد الجونپوري الهندي - حيث يشرح حياة المهديّ الموعود في الاسلام وعلائمه مستمدّةً من الأحاديث الصحيحة (كماكان الأمر في الكتاب رقم ٥٩).

له طبعة قديمة في اسلامبول، وطبعة أخرى في مطبعة محمد شاهين سنة ١٢٧٨ هبالقاهرة.

[التحفة الاثنا عشريّة للدهلوي ص٤٥، الإذاعة ص١٦٣، معجم المطبوعات ١٧٩٤، مجلّة تراثنا العدد ٦٨/٢٠، حيث ذكرت عناوين ومميّزات خمس عشرة نسخة مخطوطة للكتاب].

١٣٠\_«مشرق الأكوان»: لسليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي (١٢٩٤):

توجد نسخة مخطوطة منه في مكـتبة البـروفسور عـبدالبـاقي الگــلپنارلي فــي قونيه.

[الغدير للعلّامة الأميني ج ١ ص١٤٧، فهرس كتب الامام المهدي ص٦٤٨ نقلاً عن عدّة موارد من «ينابيع المودّة» له في شأن الامام المهديّ].

١٣١ \_ «مناقب المهديّ»: للحافظ أبي نعيم الاصفهاني (٤٣٠).

لم نعثر على نسخة منه، ولكنّ الحافظ الگنجي الشافعي روى عنه خمسة عشر حديثاً في «البيان في أخبار صاحب الزمان»، كما روى يوسف بن يـحيى المقدسى الشافعى ثلاثة عشر حديثاً في «عقد الدرر».

وقد ذكر كتباً أخرى للمؤلّف في هذا المجال، أمثال «الأربـعون حــديثاً» و«صفة المهديّ» و«كتاب المهديّ» و«نعت المهديّ».

١٣٢ ـ «المهديّ» أو «رسالة في المهديّ»: لمحمد بن إسحاق، صدرالدين القونوي الصوفي الشافعي (٦٧٣).

توجد هذه الرسالة في مُكْتَبَةُ أَيًّا صُوفياً، تُحت رقم ٤٨٤٩.

[الفهرس التحليلي للكتب العربية، للقنواتي، الّذي انتشر في مصر تـحت رقم ٢٥٤، والذريعة ٢٩٠/٢٣ نقلاً عن ارگين، رقم ١٩٨].

١٣٣ \_ «المهدي»: لشمس الدين ابن قيّم الجوزيّة (٧٥١).

[مقدّمة ينابيع المودّة بقلم العلّامة السيّد مهدي الخرسان ص١٨].

ولعلّه المقصود منه «كتاب المهدي» الذي ذكره حاجي خليفة في كشـف الظنون: ج١٤٦٥/٢.

ُ ١٣٤ ـ «مهديّ آل الرسول»: نورالدين علي بـن سـلطان مـحمد القــاري الهروي، المعروف بملّا علي القاري (١٠١٤).

جاءت الطبعة الأُولى له في ٤٠ صفحة بدون تاريخ.

للاطّلاع على ثمان نسخ مخطوطة له في مكتبات تـركيا، راجـع فـهرس كتب الامام المهديّ ص٧٠٠.

١٣٥ ـ «المُهدي إلى ما ورد في المهديّ»: لشمس الدين محمد ابن علي بن
 محمد المعروف بابن طولون الدمشقي الصالحي الحنفي (٩٥٣).

[الأثمّة الاثنا عشر للمؤلّف، ويوجد الكتاب في «الامام المهدي عند أهل السنّة» ٣٩٩/١].

١٣٦ ـ «المهديّ» (رسالة في ...)»: لملّا أحمد بن حيدر الماوراني، من قرّاء شقلاوة في شمال العراق (١٠٧٠).

توجد نسخة مخطوطة منه في العكتبة المركزية لجامعة صلاح الدين فــي شمال العراق، تحت رقم ٣/٤١٩، وقد ذكرت في فهرس المكتبةالعطبوع ســنة ٢٨٨، ص٢٨٨.

[أهل البيت في المكتبة العُربية للعلامة الطباطبائي رقم ٧٨ ص٦٢٩].

۱۳۷ ــ «المهدي» (رسالة في ...): لإدريس بن محمد حسمدون العسراقسي الفاسي (۱۱۸۳).

[فهرس الفهارس والاثبات ١٩٩/٢ ، اليـواقـيت الثـمينة ١٩٦/١، سـلوة الأنفاس ص١٤١].

١٣٨ ــ «المهديّ» (رسالة في ...) »: لجعفر بن حسن بن عبدالكريم بن محمد بن عبدالرسول البرزنجي المدني (١١٨٧).

[أهل البيت في المكتبة العربية للعلّامة الطباطبائي، رقم ٧٨٣ ص ٦٣٠]. ١٣٩ ـ «المهديّ حقيقة لا خرافة»: لمحمد بن أحمد بن إسماعيل (معاصر). الطبعة الرابعة، مكتبة التربية الاسلامية في هولندا، سنة ١٤١١ ه في ٢٤٠ صفحة.

يحتوي هذا الكتاب على أحاديث المهدويّة ويبيّن تواترها ، كما يشسرح صفات الامام المهديّ ويذكر من روى ونقل وألّف في أحاديث المهديّ المنتظر، ومن شهد بذلك من المفكّرين، ويردّ على مدّعي المهدويّة الكذّابين، ويشسرح علائم الظهور وأشراط الساعة، وقد استخرج المؤلّف ما كتبه من المصادر الأولى والموثوقة لدى أهل السنّة، ويعتبر بنفسه أحد علماء السنّة. ألّف هذا الكتاب سنة ١٤٠٠ في مصر وتم طبعه هناك للمرّة الرابعة.

[فهرس كتب الامام المهديّ ص٧٠٤ ـ ٧٠٥].

. ١٤ ـ «المهديّ المنتظر»: لإبراهيم المشوخي.

من مطبوعات مكتبة المنارقي الأردن.

[أهل البيت في المكتبة العربية، رقم ٧٨٩ ص ٦٣١].

١٤١ \_ «المهديّ المنتظر » (رسالة في ...) »: للشيخ عبدالحقّ بن سيف الدين بن سعدالله الدهلوي الحنفي البخاري (١٠٥٢).

[فهرس الفهارس والاثبات، لعبدالحيّ الكتّاني ٧٢٥/٢ رقم ٣٨٣، كشف الأستار لحاجي نوري ص٦٢ \_٦٣].

١٤٢\_ «المهديّ المنتظر»: للسيّد أبي الفضل عبدالله بن محمد ابن صديق الحسيني الإدريسي الغماري (١٣٨٠)، وهو أخو مؤلّف «إبراز الوهــم المكـنون في ردّ ابن خلدون».

ويحتوي على مائة حديث وحديثين نقلاً عن ثـ لاثة وثـ لاثين صحابيّاً وخمسة من التابعين، وهو في الردّ عـلى مـنكري أحـاديث المـهديّ وإثـبات

تواترها.

طبعة عالم الكتب، بيروت ١٤٠٥ هـ، ١٩٨٤م.

١٤٣ ـ «المهديّ المنتظر بين الحقيقة والخرافة»: لعبدالقادر أحمد عطا.

طبعة ١٤٠٠ هـ، دار العلوم للطباعة، القاهرة.

١٤٤ ـ «المهديّ المنتظر في الميزان»: لعبدالمعطي بن عبدالمقصود.

طبعة دار النشر للثقافة، الاسكندرية، مصر.

١٤٥ \_ المهديّ وأشراط الساعة»: للشيخ محمد على الصابوني.

طبع هذا الكتاب لأوّل مرّة سنة ١٤٠١ ه بواسطة مكتبة الغزالي بدمشق ثمّ للمرّةالثانية بواسطة شركة الشهاب بالجزائر.

١٤٦ ــ «المهديّ والمهدويّة في الأسلام»: لعبدالرزّاق بن رشيد الحـصّان (١٣٨٤).

[الأعلام للزركلي ٣/٥٢/٣ نقلاً عن معجم المؤلفين العراقيين ٢٥٩/٢].

١٤٧ ــ«مهدي آل الرسول»: لنور الدين علي بن سلطان محمد قاري الهروي المروي المشهور برهملًا علي القاري»(١٠١٤)، طبعته الأولى بدون تاريخ في ٤٠ صـفحة بالقطع الجيبي.

بخصوص نسخه الخطيّة العديدة ومحلّ وجودها راجع كـتابنامه، السـيّد مهدي پور: ج٧٠٠/٢.

١٤٨ ـ «المهديّة في الاسلام منذ أقدم العصور حتى اليوم» لسعد محمد حسن، طبع في القاهرة على مطابع دار الكتاب العربي سنة ١٩٥٣م في ٣٠٤ صفحة.

١٤٩ ــ «الميميّة في ظهور صاحب الزمان»: لمحمد بن عــلي بــن مــحمد الطائي المعروف بمحيي الدين ابن عربي (٦٣٨).

ذكر القندوزي بعض أبياته في «ينابيع المودّة»، وكتب بعض مؤلّفي الشيعة شرحاً للقصيدة باسم «بيان الحقّ».

١٥٠ ـ «نبذة من علامات المهدي»: لجلال الدين عبدالرحمن السيوطي (٩١١).

توجد نسخ مخطوطة من الكتاب في المكتبة الملكيّة في برلين. [«در جستجويقائم»(١)ص ٧٢ و ٤٠٦].

١٥١\_«النجم الثاقب في بيان أنّ المهديّ من أولاد علي بن أبي طالب»: لشمس الدين محمد بن محمد بن عبدالرحمن بن علي البهسيني العقيلي الخلوتي الشافعي (١٠٠١).

توجد نسخة مخطوطة له في ٧٨ صفحة، في مكتبة لاله لي فــي ســـليمانيّة اسلامبول، تحت رقم ٦٧٩.

وقد أهديت هذه النسخة من قبل السلطان سليم سنة ١٢١٧ إلى المكتبة.

وتوجد نسخة أخرى له في مكتبة بايزيد باسطنبول، تــحت رقــم ٢٩٨٦، حيث تمّ تحريرها في ١٧ ذي القعدة ٩٩٧ في زمن حياة المؤلّف.

[فهرس كتب الامام المهديّ ص ٧٤٥\_٧٤].

١٥٢\_«النزهة»: لوليّ الله الدهلوي، والد عبدالعزيز مؤلّف «التحفة الاثنا عشريّة» (١١٧٢).

<sup>(</sup>١) بالفارسية ، أي (بحثاً عن القائم) .

[كشف الأستار لحاجي نوري ص٦٦].

١٥٣ ــ «نظرة في أحاديث المهديّ» ــ على صورة مقالة ــ : للشيخ محمد خضر حسين اُستاذ كلّية اُصول الدين بمصر (١٣٧٧).

تمّ طبع ونشر المقالة في «مجلّة الهداية الاسلامية» سنة ١٣٦٩، ثـمّ فـي «مجلّة التمدّن الاسلامي» بسورية في مـحرم ١٣٧٠، فـي العـددين ٣٥ و ٣٦. وجاءت المقالة في «الإمام المهديّ عند أهل السنّة» ٢١٠/٢.

١٥٤ ـ «نظريّة الامامة»: للدكتور أحمد محمود صبحي.

وقد بحث فيه عن الامامة بصورة عامّة، ثمّ تطرّق إلى إمامة المهديّ وكيفيّة الاستفادة من وجوده الشريف.

[در جستجوي قائم ص٧٣].

١٥٥ ـ «النوافح القربيّة الكاشفة عن خصائص الذات المهديّة»: لقطب الدين مصطفى بن كمال الدين البكري الدمشقي الصوفي الجنفي (١١٦٢).

[هديّة العارفين ٢/٤٥٠، إيضاح المكنون ٦٨٢/٢].

١٥٦ ــ «الوعاء المختوم في السرّ المكتوم في أخبار المهديّ»: لمحيي الدين محمد بن علي بن عربي الأندلسي (٦٣٨).

[هديّة العارفين ١٢١/٢].

١٥٧ ــ «الوهم المكنون في الردّ على ابن خــلدون»: لأبــي العـبّاس بــن عبدالمؤمن المغربي. مطبوع.

[نص فتوى للشيخ محمد منتصر الكتّاني، مفتي الفقه الاسلامي بمكّة. جاءت هذه الفتوى في آخر رسالة «أحاديث المهديّ من مسند أحمد بن حنبل» ص١٦٣]. ١٥٨ ــ «الهديّة المهدويّة» (بـلغة الأردو): لأبــي الرجــاء مــحمد الهــندي الحيدر آبادي (١٢٩٠).

جاء هذا الكتاب ردًا على الجونپوري مدّعي المهدويّة، وإثباتاً لمميّزات الامام المهديّ المنتظر من حين ولادته إلى نهاية عمره، مستنداً فسي ذلك عملى الأحاديث المربوطة.

[الإذاعة ص٩١].

١٥٩ \_ «الهديّة النديّة للأُمّة المحمديّة، فيما جاء في فضل الذات المهديّة»: كتبها مؤلّف كتاب النوافح القربيّة، العدد ١٤٨.

[إيضاح المكنون ٧٢٨/٢، هديّة العارفين ٢/٥٠/١].

[الأعلام للزركلي ٣٥٢/٣ نقلاً عن معجم المؤلّفين العراقيين ٢٥٩/٢].

مرز تقت تكويز رون إسدوى

يلزم أن نوضّح بأنّ كاتب هذه الرسالة له كتابٌ باسم «الامام المهديّ عند أهل السنّة»، يشتمل على سبعة وستّين متناً حديثيًا تـاريخياً وكـلامياً، تـختصّ بأهل السنّة بصورة مباشرة أو ضمنيّة، في ما يـتعلّق بـالامام المـهديّ المـنتظر، وسنذكر في نهاية الكتاب فهرساً لها حتى يـتيسّر للـقرّاء الرجـوع إليـها، ليـزيد الاطّلاع على أصالة موضوع المهدويّة في الاسلام وليسـهل التحقيق فـي هـذا الأمر.

### مدّعوا المهدويّة الدجّالون ومن نُسبت إليهم المهدويّة كذباً

لقد أشرنا أكثر من مرّة إلى ما شرحته المصادر التاريخية وغير التاريخية بتفصيل عن قيام أشخاص مجرمين منذ ظهور الاسلام وإلى اليوم، استغلّوا البسطاء من الناس فعمدوا إلى صدّ الاسلام والاغارة على المسلمين وإباحة القتل فيهم، وإيجاد الفوضى، واعتقال أهل الاسلام وأسرهم، ومقاومة أحكام الاسلام، كلّ ذلك ليتربّعوا أيّاماً على كرسيّ الرئاسة ويتأمّروا على رقاب الناس، ثمّ ينتهي أمرهم إلى مزابل التلريخ، أميّال رضا شاه بهلوي في إيران، وكسمال أتاتورك في تركية، وصدّام التكريتي فسي العراق، وغيرهم فسي سائر بلاد المسلمين حيث كانوا عملاء للاستعمار ومنقذين لمؤامرات الأجانب من اليهود والمسيحيّين.

وعمد غيرهم ـ طلباً منهم للـرئاسة ـ إلى استغلال الأحـاديث المــــعلّقة بالمهديّ الموعود وتحريفها وخــداع البسطاء والســذّج مـن النــاس، فــادّعوا المهدويّة والامامة دون أن تختص حركتهم بأيّة ميزة من مميّزات الامامة أو أيّة علامة من علائم ظهور المهديّ الموعود، ودون أدنى أثرٍ لإقامة العدالة ـ حــيث وعدِ الرسول الأكرم أن تتوطّد العدالة في العالم على يد المهديّ ـ ، بــل تســبّب

هؤلاء في تشتّت المسلمين والابتعاد عن الاسلام، فكانت لهم أيّامٌ قليلة، خدعوا بها الناس بادّعاء كلّ منهم أنّه المهديّ الموعود المنتظر، إلّا انّ عاقبة هؤلاء أيضاً انتهت إلى فضيحتهم وكشف خيانتهم وأكاذيبهم الزائفة، فانتهوا هم كذلك إلى مزابل التاريخ.

كما ان بعضهم تسلّقوا مقام الامامة ومكانة المهدي الموعود بمصورة مرحلية، فادّعوا في بداية الأمر البابية من قبل المهدي الحقيقي، حتى إذا اجتمع الناس حولهم وانخدعوا بأقوالهم، طرحوا دعوى المهدويّة وأذاعوا بها.

وكانت هناك فئات أخرى تملقت أخباراً صادقة حقيقية في المهديّ الموعود فاستقبلوها بمل، قلوبهم وعمدوا إلى شرحها ونشرها، ولكنهم أحياناً كانوا يفرطون في الاهتمام بها فينسبون المهدويّة إلى من لم يدّعها لنفسه، بلكان يبتعد عنها أيضاً.

وسنعرض على القرّاء الأن فهرساً لأسامي بعض من ادّعى المهدويّة كذباً، أو من نسبوا إليه المهدويّة، أمّا إذا أراد القاريء العزيز التفصيل عنهم فسليراجع المصادر.

ا ـ الامام أمير المؤمنين علي الله : حيث ادّعى السبائيّون ـ وهم أتباع عبدالله بن سبأ ـ أنّ الامام علي الله هو المهديّ بنفسه، وأنّه لم يقتل، بل سيبقى حيّاً إلى آخر الزمان ليظهر آنذاك. والجدير بالذكر انّ العلامة المحقّق العسكريّ ألّف كتاباً أثبت فيه انّ عبدالله بن سبأ خرافة مصطنعة لم تكن له حقيقة في الواقع (١).

<sup>(</sup>١)«الملل والنحل»للشهرستاني ١/٥٥١،«الغيبة»للشيخ الطوسي ص ١٩٢،«المهديّة في الاسلام» ص٩٣.

٢ ـ محمد بن الحنفيّة: حيث ادّعت الكيسانية بأنّه الامام بعد الحسين بـن علي، وانّه المهديّ الموعود بـنفسه، ويسكـن جـبل رضـوى، وسـيبدأ حـركته وقيامه من هناك(١)، دون أن تكون لابن الحنفيّة دعوى في ذلك.

٣ ـ محمد بن عبدالله المحض بس الحسن بن الحسن بن علي، المعروف بالنفس الزكية، حيث تزعم بعض الجاروديّة أنّه المهديّ، وقد أقام دعـوته سـنة
 ١٤٥ هبالمدينة مدّعياً المهدويّة، ثمّ قتل بدسيسة من المنصور (٢).

٤ - أبو جعفر محمد بن عبدالله بن المنصور: حيث كان المنصور بنفسه
 يدعو إلى مهدويته في مقابل النفس الزكية (٣).

٥ ـ عمر بن عبدالعزيز، أحد الخلفاء الأمويين: حيث زعم سعيد بن المسيّب أنّه العهديّ (٤).

٦ - أبو مسلم الخراساني: حيث اعتقدت جماعة من «الخـرّمية» ـ أتـباع
 أتابك الخرّمي ـ أنّه الشخص الذي سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، وكذّب هـؤلاء
 مقتله على يد المنصور، بل كانوا ينتظرون ظهوره (٥).

٧ ـ الإمام جعفر بن محمد الصادق (سادس أئمّة الشيعة): وقــد اعــتقدت

<sup>(</sup>۱) «الغيبة» للشيخ الطوسي ص ١٩٢ ، «المقدّمة» لابن خلدون ٢ / ٥٩٠ ـ ١٥٩٠ ، «الملل والنحل» للشهرستاني ١١٣١ ـ ١٣٧ ، «المهديّة في الاسلام» ص١٠٣ .

<sup>(</sup>٢)«مقدّمة ابن خلدون» ص ٢/٤٠٥. «تاريخ الفخري» ص ١٤٨. «مجلّة الهلال» بمصر ، العدد ١٧، السنة الرابعة ، صفحة ٦٤٣ .

<sup>(</sup>٣) «المهديّة في الاسلام» ص١١٧.

<sup>(</sup>٤) «طبقات ابن سعد» ٥/٣٣٣، «المهديّة في الاسلام» ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) «المهديّة في الاسلام» ص ١٨٤.

الناووسية بأنَّه المهديِّ (١)، ولكن تناسوا مقام إمامته.

٨\_محمد بن قاسم بن عمر بن علي بن الحسين: حيث زعمت الجاروديّة \_ من فرق الزيديّة \_ بأنّه المهديّ، وقد خرج في الطالقان في عهد المعتصم وقتل هناك، ولكن هؤلاء لم يقبلوا أنّه قد قتل بل ادّعوا أنّه سيظهر بعد حين (٢).

٩ ـ الإمام موسى بن جعفر (سابع أئمة الشيعة): حيث قالت الواقفية بمهدويّته (٣).

١٠ ــمحمد بن عليّ العسكري، أخو الإمام الحسن العسكريّ؛ إذ اعتقدت فرقة «المحمديّة» بعد وفاة الامام العسكريّ، انّ أخاه هذا هو المهديّ<sup>(٤)</sup>.

١١ ــالإمام الحسن العسكري (الامام الحادي عشر لدى الشيعة): اعتقد البعض بمهدويته (٥).

۱۲ ـ جعفر بن علي، ألحو الإمام الحسن العسكريّ أيضاً: اعتقد البعض بإمامته ومهدويّته (۱).

١٣ \_عبدالله بن معاوية بن عبدالله بن جعفر بن أبي طالب: اعتقد بعض الناس أنه المهدي، وقالوا بأنه حيّ يعيش في جبال أصفهان وسيظهر بعد حين، وقد خرج هذا في أيّام مروان بن محمد في بلاد فارس، وسجنه أبو مسلم برهةً

<sup>(</sup>١) «الملل والنحل» للشهرستاني ١٤٨/١، «الغيبة» للشيخ الطوسي ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) «المهديّة في الاسلام» ص١٢٥.

<sup>(</sup>٣) «الملل والنحل» للشهرستاني ١/١٤٩ ـ ١٥٠، «الغيبة» للشيخ الطوسي ص١٩٢ و ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) «الغيبة» للشيخ الطوسي ص١٩٢ و ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) «الملل والنحل» للشهرستاني ١٥٢/١، «الغيبة» للشيخ الطوسي ص١٩٢ و ٢٢٠.

<sup>(</sup>٦) «الغيبة» للشيخ الطوسي ص٢٢٢ و ٢٢٥ ـ ٢٢٧ و ٢٨٧ .

ثمّ قتله<sup>(۱)</sup>.

١٤ \_ يحيى بن عمر، من أعقاب زيد بن علي: الذي خرج أيّــام الخــليفة العبّاسي المستعين بالله سنة ٢٥٩ في الكوفة، وقد قتلوه وقــطعوا رأســه، وكــان بعض الجاروديّة يعتقدون بأنّه المهديّ المنتظر(٢).

١٥ ــ موسى بن طلحة بن عبدالله: الذي خرج في البصرة أيّام المختار بن أبي عبيدة واعتقد البعض بمهدويّته (٣).

١٦ \_ عبيدالله المهديّ الذي كتب فيه القرماني: وقد عرّف نفسه بأنّـه ابـن حسن بن علي بن محمد بن علي بن مـوسى الرضــا \_ أي ابــن الامــام الحسسن العسكريّ، الامام الحادي عشر لدى الشيعة.

ويذكر عنه الفخري انّه عرّف نفسه أبها محمد عبيدالله بــن أحــمد ابــن إسماعيل من أعقاب الإمام جعفر.

وذكر له الآخرون نسباً عَبْرُ مَا ذَكَرُنَاهِ، واختلفوا كثيراً في انتسابه إلى أبناء الرسول أو عدمه، وفي كيفيّة نسبته إن ثبت أصله.

وقد خـرج سـنة ٢٩٧ هـمـن أفــريقيا بـاعتباره المــهديّ، وأسّس الدولة الفاطميّة الّتي انقرضت بعد ٢٧٠ سنة.

وهو الذي بنى مدينة المهديّة في أحد سواحل تونس، والّتي يسرفع فسيها اليوم علم فرنسا<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) «المهديّة في الاسلام» ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) «المهديّة في الاسلام» ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) «طبقات ابن سعد» ٥/٥٠، «المهديّة في الاسلام» ص١٨٢.

<sup>(</sup>٤) «تاريخ الفخري »ص ٢٣٧ ، «مقدّمة ابن خلدون» ٢ / ٢٩ ٨ «أخبار الدول و آثار الأول »للقرماني

١٧ \_ محمد بن عبدالله بن تومرت العلوي الحسني، المعروف بالمهديّ الهرغي، وهو من قبيلة المصامدة الّتي كانت تسكن جبال الأطلس في المغرب: خرج سنة ٤٩٧ باعتباره المهديّ، وأسس دولة «الموحدين»، واستطاع أن يسيطر على اسبانيا(١).

١٨ ـ الناصر لدين الله من الخلفاء العبّاسيّين، ولد حــوالي سـنة ٥٥٠ هـ،
 مدحه ابن التعاويذي في البيتين التاليين باعتباره المهديّ المنتظر:

أنت الإمام المهديّ ليس لنا إمام حسقٌ سواك ينتظر المام المهديّ ليس لنا يسزعم أنّ الامام منتظر (١٠)

۱۹ \_ رجل كان يدعى عبّاس الفاطمي: خرج في غمازة في أواخر القرن السابع بين سنة ٦٩٠ و ٧٠٠، وادّعى أنّه الفاطمي المنتظر، وقد مال إليه جمع غفيرٌ من أهالى غمازة، وقتل في نهاية الأمراً".

٢٠ ــرجل اشتهر بالتُويَّزِرِي بَرْنِسِيةً إلى تؤيزر من نحل الصوفية: خرج من
 رباط ماسه وادّعى أنّه المهديّ الفاطميّ، مال إليه عدد كبيرٌ من أهــالي ســوس
 وغيرها، وعلا صيته إلى أن خاف منه كبار المصامدة فقتلوه.

حدثت هذه القضيّة في أوائل القرن الثامن ـ في عهد السلطان يوسف بن يعقوب<sup>(٤)</sup>ـ.

ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>۱) «تاريخ أبي الفداء» ۲۳۲/۲ . «مجلّة الهلال» السنة الرابعة العدد ۱۷ ص٦٤٣. «مقدّمة ابن خلدون» ج٧٠٩/٢.

<sup>(</sup>٢) «المهديّة في الاسلام» ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) «مقدّمة ابن خلدون» ج ١٩/٢، «مجلّة الهلال» السنة الرابعة العدد ١٧ ص ٦٤٣.

<sup>(</sup>٤) «مقدّمة ابن خلدون» ج٢/٨١٨.

٢١ ـ إسحاق السبتي الزوي: الذي خرج في عهد السلطان العثماني مطمد
 الرابع سنة ٩٨٦ همدّعياً المهدويّة، وكان تركيّاً ومن أهالي مير(١).

لا - رجلٌ خرج سنة ١٢١٩ ه في مصر مدّعياً المهدويّة، وهو من مواليد طرابلس، وسرعان ما اشتبك في الحرب ضدّ جيشٍ قادم من فرنسا حيث قتل مع عددٍ من أنصاره (٢).

٢٣ ـ محمد أحمد: الذي خرج سنة ١٢٦٠ همن السودان، وهو من قبيلة الدناقلة، ولد في جزيرة «نبت» مـقابل «دنـقلا» أو فـي «حـنك» حسب قـول البعض (٣).

٢٤ ـ رجل اجتمع حوله الناس في رباط عبادة حيث دعا إلى مهدويّة نفسه باعتباره الفاطمي المنتظر، وكان من سلالة الرسول علي (٤).

٢٥ ـ أحمد بن أحمد الكيّال الذي دعا الناس أوّلاً إلى إمامته ثــم خــرج مدّعياً المهدويّة وأسّس فرقة الكيّاليّة (٥) .

٢٦ – محمد مهديّ السنوسي ابن الشيخ محمد السنوسي: الذي خرج من بلاد المغرب في أواسط القرن التاسع عشر الميلادي وقد قال قبيل موته انه ليس المهديّ المنتظر بل إنّ المهديّ سيأتي بعدئذ، وهو بذلك قد نـفى المهدويّة عـن نفسه، ولعلّه كان يقصد بقيام المهديّ بعد حين خروج ابنه (١).

<sup>(</sup>١) ترجمة رسالة «الدار المستترة» لمحسن جهانسوز.

<sup>(</sup>٢) ترجمة رسالة «الدار المستترة».

<sup>(</sup>٣) «مجلّة الهلال»، السنة الرابعة، العدد ١٧ ص ٤٤٤، والسنة السابعة العدد ٦.

<sup>(</sup>٤) «مقدّمة ابن خلدون» ج٢/٨١٨.

<sup>(</sup>٥) «الملل والنحل» للشهرستاني ١٦٠/١.

<sup>(</sup>٢) «الهلال»، السنة الرابعة، العدد ١٧ ص ٦٤٤.

٢٧ ــ الميرزا غلام أحمد القادياني: خرج في أوائل القبرن التاسع عشر الميلادي سنة ١٨٢٦ من البنجاب بالهند، وحارب جماعة السيخ هناك باعتباره نبيّاً، وأسّس فرقة القاديانية الّتي لا يزال لها أتباعٌ في الهند (١).

7۸ \_ السيّد أحمد بن محمد الباريلي: ويسمّى بالمهديّ الوهّابي أيسضاً، ولد سنة ١٢٢٤ في مدينة «بريلي» من مدن الهند، كان وهّابياً حيث قام بنشر هذا المذهب الزائف في الهند خلال النصف الأوّل من القرن الشالث عشر، وعـرّف نفسه باعتباره من أحفاد الامام الحسن بن عـلي (ثـاني أثـمّة الشيعة) وأعـلن الحرب ضدّ الهندوس والسيخ في بنجاب الهند، وقد انهزم في هذه الحرب وقتل، ولكنّه استطاع بدعوته أن يمهّد الطريق لخروج أحمد القادياني \_ المذكور آنفاً \_ ويسهّل عليه النفوذ في أفكار الناس (٢)

79 ـ على محمد الشيرازي المعروف بالباب، ابن العيرزا رضا البرّاز الشيرازي: ولد في شيراز سنة ١٣٣٥ من امرأة تدعى خديجة، ولم يكن له نصيبٌ من العلم والأدب ما عدا اللغة الفارسية التي درسها في شيراز عند معلم كان يدعى «شيخنا»، كما درس شيئاً من النحو والصرف فقط، وكان يهتم بالارتياض وأداء الأعمال الشاقة من أجل تسخير الجنّ والروحانيات، وقد أقام برهة في ميناء بوشهر وأصيب هناك بانسداد الدماغ وضعف العقل، فسافر من بوشهر إلى كربلاء وانضم إلى أعوان الشيخ أحمد الأحسائي وصاحب السيد كاظم الرشتي وهو من تلامذة الأحسائي ومروّجيه والذي كانت له مهارة في

<sup>(</sup>١) «الهلال» ، السنة الرابعة ، العدد ١٧ ص ٦٤٢ ، «ظاهرة الغيبة ودعوى السفارة» ص ٣٠٠ ـ ٣٧٠ ، ٣٧٠ و الهلال» و السلام» ص ٢٧٠ ، «مفتاح باب الأبواب» ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الاسلامية ج ١ ص٤٩٦ - ٤٩٧ ، «المهديّة في الاسلام» ص ٢٦٨ ، «مفتاح باب الأبواب» ص ٦٩ .

تبليغ الأباطيل والخرافات (١١)، وبعد موت الأحسائي والسيد كاظم الرشتي، التحق بتلميذ آخر للأحسائي وهو الحاج كريم خان (مؤسس فرقة السيخية الضالة ومبتدع لقب الركن الرابع)، وادّعى الشيرازي في البداية أنّه باب هذا الرجل وخليفة الخليفة، ولمّا ارتفع صيته بعض الشيء واشتهر قليلاً بين الناس زعم أنّه باب المهديّ المنتظر.

ثمّ استقلّ في دعواه معرّفاً نفسه بأنّه المهديّ، ولمّا رأى كثرة الحمقاء حوله فقد اجتمع له عددٌ كبير من أناسٍ أكثر منه جهالةً وحماقة، عندئذ ادّعـى النبوّة واختلق عباراتٍ جوفاء، عاريةً من المفهوم وبعيدةً عن أدب المحاورة والمنطق السليم، فكانت أقواله خير دليلٍ على قلّة عقله وبلاهة أتباعه، وفي النهاية اشتدّ به الجنون فطمع في الألوهية وجاء كتابه «إلبيان» خير شاهدٍ على كفره المحض.

والجدير بالذكر ان سياسة الأجانب اقتضت الدفاع عنه بما كان لهم من النفوذ في السلطة داخل إيران فعمدوا على تأييده ونشر مفاسده وصرف الأموال للتبليغ له والصد لمن حاول التهاجم عليه، منا دعاه إلى تحليل أي حرام شاء، وإعطاء الحرية في ارتكاب أنواع الموبقات والتصرّفات غير المشروعة، فاستمال بذلك جمعاً من سفلة الناس وجهالهم.

أمّا علماء الدين في ذلك الزمن فقد شاهدوا منه في بداية الأمر أعمالاً جنونيةً دعتهم إلى التريّث في إصدار حكم قتله، إلّا انّ لهيب فتنته ابتدأ يتصاعد وينتشر فاضطرّ العلماء إلى الحكم بقتله دفعاً منهم لشرّه وصيوناً للناس من السقوط في نار فتنته وانحرافاته. كما أفتوا بكفر أتباعه البهائيين ونجاستهم

<sup>(</sup>١)من أجل الاطّلاع على هو يّد السيّد كاظم الرشتي ودوره في نشر فرقة البهائيّة ، راجع كتاب «ظاهرة الغيبة ودعوى السفارة» للميرزا محسن آل عصفور البحريني ص ٢٤٧ ـ ٣٠٠ طبعة قم.

وحرمة الزواج منهم. ومن جهةٍ أخرى كانت فتنته تهديداً للعرش العلكي فــتمّ تنفيذ الحكم فيه شنقاً، وبعد إعدامه عُلِم أنّه كان من مدّعي المهدويّة الدجّــالين، وأنّ عملاء روسيا هم الّذين شجّعوه على خلق أكاذيبه وساعدوه عليها.

لا ولمّا اتّضح فساد أمره استغلّه الإنجليز لمآربهم، وانتهى أمره إلى انحراف الملايين من المسلمين الضعاف الإيمان وانـقلابهم كـفّاراً بـعد مـا كـانوا شـيعةً مسلمين (١).

وعلى رغم سقوط الشاه \_ والذي كان عوناً للبهائية \_ وقسيام الجمهوريّة الاسلامية وإبادة الحكم الملكي الذي كان البهائيّون يستغلّونه لأغراضهم وعملى رغم منعهم من حرية العمل وعدم الاعتراف بهم رسميّاً، إلّا أنّه \_ وبكلّ أسف \_ لا تزال هذه الفرقة الباطلة تبتّ سمومها بين الجهلاء لتلقيهم في براثن الكفر.



وأمّا الدجّالون الذين برزوا في عصر الأثمّة الأطهار على وادّعوا البابية والنيابة والسفارة من قبل بقيّة الله الأعظم محمد بن الحسن العسكري على فقد عدّهم محدّث الشيعة الكبير الشيخ الطوسي ثمانية أشخاص، ونحن نكتفي هنا بذكر أسامي هؤلاء، ومن يتوخّى المزيد من التنفصيل عنهم فليراجع كتاب «الغيبة» للمحدّث الآنف الذكر:

<sup>(</sup>١) «دائرة المعارف الاسلامية» ١/ ٩٦/ ٥ و «المهديّة في الاسلام» ص٢٦٨ ، «مفتاح باب الأبواب» ص٢٩ ، «نصائح الهدى للبلاغي» «أسرارالعقائد» للمير زاأبي طالب الشيرازي الطبعة الثانية ١٣٢٤ ، وعشرات الكتب الأخرى في الردّعلى البهائية والّتي تمّ طبع ونشر معظمها ، وللاطّلاع على قائمة أسامي ١٨٥ تنابأ في الردّعليهم راجع فهرس كتب الامام المهديّ الله تأليف على أكبر مهدي بور ص ١٨١٠ مدى.

١ - أبو محمد حسن المعروف بالشريعي من أصحاب الإمام الهادي والإمام العسكري الله ، والذي ادّعى البابية من قبل الإمام المهدي، وقد صدر توقيعٌ يلعنه من ناحية الامام.

٢ ـ محمد بن نصير النميري.

٣\_أحمد بن هلال الكرخي.

٤\_أبو طاهر محمد بن علي بن بلال.

٥ - الحسين بن منصور، الحلاج الصوفي الذي أفتى بهدر دمه بأمر من الإمام أحد وكلاء الامام المهدي الله في عهد الغيبة الصغرى الشيخ أبو القاسم بن روح. كما حكم عليه العلماء بالكفر، أمّا الصوفية فيرفعونه إلى مقام لا يقل عن النبوّة بشيء، بل انّه ادّعى الألوهية أيضاً وفي النهاية حكم عليه بالاعدام.

[الخبراتية ج ١ ص ١٥٩ ـ ٢٦٠]

٦ \_ أبو جعفر محمد بن علي الشائية المعروف بابن أبي عزاقر.

٧ ـ أبو بكر البغدادي، ابن أخي محمد بن عثمان العمري (النائب الثاني من نوّاب الامام المهديّ الأربعة).

💛 ٨ أبو دلف صديق أبي بكر البغدادي \_(١).

وفي نهاية هذه المقالة نلفت نظر القرّاء إلى ما يمكن استنتاجه من دراسة حياة المذكورين أعلاه ومن كانوا يتبعونهم أو ينسبون المهدويّة إلى غير مدّعيها، وهو انّ أساس موضوع المهدويّة في الاسلام والاعتقاد بظهور المهديّ الموعود وحركته، وقيام الثورة الاسلامية العالمية واستقرار العدالة الكاملة على يده، كلّ

<sup>(</sup>١)كتاب «الغيبة» للشيخ الطوسي ص٣٩٧\_٥١، و «شرح نهج البلاغة» لابن أبي الحديد ١٢٢/٨.

هذا ناتج من آيات القرآن الكريم والحديث السريف وأقوال بعض الصحابة الكرام الذين استلهموا الحقيقة من الرسول الأكرم الشيخ واتفقت السنة والشيعة على وثوقهم، واعتماداً على هذه الآيات والأحاديث والتنبؤات كان الناس منذ قديم الزمان بانتظار المهدي الموعود، كما أن المهدين الدجّالين ومدّعي النيابة عنه قد استغلّوا هذه الفرصة فنهض كلّ منهم باعتباره المهدي أو نائب المهدي وانخدع أناسٌ به فعمدوا على اتباعه وترويج دعوته الباطلة.

فإذا لم تكن المهدويّة عريقةً في الاسلام، لما استطاع الدجّالون ادّعاءها واستغلالها لجمع الجهّال حولهم، ولما كان للعوام ذريعة للالتحاق بهؤلاء، وقبول دعواهم، واتّباع أمرهم.

خلاصة الكلام: ان أصالة المهدوية وانبثاقها من جهة الرسول الأكرم الله قلالة قد فتح الطريق لأولئك الخدّاعين إلى ادّعاء المهدويّة وكان حجّة بيد المنخدعين لقبول دعوى هؤلاء، وانتهى أمر الفريقين إلى الكفر والانحراف عن الاسلام الحقيقي.

## من أنكر خروج المهديّ فقدكفر بما أنزل على محمدﷺ ، ومن كذّب المهدىّ فقدكفر

الحديثان التاليان ممّا قـاله الرسـول الأكـرم ﷺ فـي المـهديّ المـنتظر وخروجه أو من يكذّبه فهو كافر، وخروجه أو من يكذّبه فهو كافر، وإليك الحديثان:

ا \_عن جابر بن عبدالله، قال: قال رسول الله ﷺ: «من أنكس خروج الله على محمد...».

۲ ـ «... ومن كذّب المهديّ فقد كفرّ».

أمّا مراجع الحديثين فكما يلي:

١ = «فوائد الأخبار»: لأبي بكر أحمد بن محمد الاسكافي أو الاسكاف
 ٢٦٠)، نقلاً عن المراجع التالية الذكر.

٢ - «جمع الأحاديث الواردة في المهديّ»: للحافظ أبي بكر ابن خيثمة \_ أحمد بن زهير بن حرب النسائي (٢٧٩)، نقلاً عن السيّد محمد صديق القنوجي البخاري في «الإذاعة ...» ص١٣٧.

٣ ـ «معاني الأخبار»: لأبي بكر محمد بن إبراهـيم الكـلاباذي البـخاري

( ٣٨٠)، نقلاً عن المصادر التالية أيضاً.

٤ ـ «روض الأنف وشرح السيرة»: لأبي القاسم عبدالرحمن السهيلي
 (٥٨١) ج٢ ص ٤٣١، عن مالك بن أنس، عن محمد بن منكدر، عن جابر.

٥ ـ «عقد الدرر في أخبار المهديّ المنتظر»: ليوسف بن يحيى المقدسي الشافعي (٦٨٥) ص٢٠٩، نقلاً عن «فوائد الأخبار» للاسكافي و«شرح السيرة» لأبى القاسم السهيلي.

٦ «فرائد السمطين» : للشيخ إبراهيم بن محمد الحمويني (٧٣٠) ج ٢ ص ٣٣٤ ح ٥٨٥، نقلاً عن أبي بكر محمد بن إبراهيم الكلاباذي \_مؤلف «معاني الأخبار».

٧ ـ «لسان الميزان»: لابن جبر العسقلاني (٨٥٢) ج ٥ ص ١٤٧، طبعة مصر وص ١٣٠ طبعة حييدر آباد، نقلاً عن «معاني الأخبار» للكلاباذي.

٨ - «العرف الوردي في أخبار المهديّ»: لجلال الدين السيوطي (٩١١)
 ج ٨٣/٢، نقلاً عن «فوائد الأخبار» للاسكافي.

٩ ـ «القول المختصر في علامات المهديّ المنتظر»: لابن حجر الشافعي المكّي (٩٧٤) ص١٩، توجد في مكتبة آية الله المرعشي بـقم صورة للـنسخة المخطوطة والموجودة بالمكتبة الظاهريّة في الشام، نقلاً عـن فـوائـد الأخسبار للاسكافي وشرح السيرة لأبي القاسم السهيلي.

١٠ ــوأيضاً في «الفتاوى الحديثية» لابن حجر المكّي ص٢٧ طبعة مصر
 وص٣٧، طبقاً لما طبع في «الامام المهديّ ...» ص٤٣٢.

المراب البرهان في علامات مهديّ آخر الزمان»: للمتّقي الهندي (٩٧٥)، في آخر الباب الثالث عشر من الكتاب ص١٨٢، نقلاً عن يحيى بن محمد الحنبلي ضمن فتواه (في الردّ على المهديّ الدجّال الجونبوري) الصادرة سنة ٩٥٢ه.

١٢ - «لوائح الأنوار الإلهية ...»: للشيخ محمد بن أحمد السفاريني الحنبلي (١١٨٨) ج٢ ص ٨٤، في الفصل الخاص بالإمام المهديّ بعنوان «الفائدة الخامسة» نقلاً عن الحافظ الاسكافي (مؤلف فوائد الأخبار) عن جابر بن عبدالله، وقد عبر عن سند الحديث بالرضا والقبول.

١٣ ــ«ينابيع المودّة»: لسليمان بن إبراهيم القندوزي (١٢٩٤)، ج٢٩٥/٣ في بداية الباب ٧٨، نقلاً عن جابر بن عبدالله الأنصاري.

١٤ - «الإذاعة لماكان وما يكون بين يدي الساعة»: للسيد محمد صديق القنوجي البخاري (١٣٠٧) ص ١٣٧، نقلاً عن «جمع الأحماديث الواردة في المهديّ» لابن خيثمة و «فوائد الأحبار» للاسكافي.

١٥ ـ «المهديّ المنتظر»: لأبي الفضل عبدالله بن محمد بن صديق المغربي الإدريسي (١٣٠٨) ص٩٤، نقلاً عن «فوائد الأخبار» لأبي بكر الاسكافي.



# فهرس ٦٧ نصاً حديثياً وتاريخياً وكلامياً حول الامام المهدي المنتظر على ، ذكرت في كتاب: «الإمام المهدي عند أهل السنّة»

#### الجزء الأوَّل:

| لعبدالرزّاق بن همام (المتونّى ٢١١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١ ـ المصنّف١          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| للحافظ عبدالله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي (٢٣٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢ ــ المصنّف٢         |
| لابن ماجة القزيني (٢٧٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٣ _ السنن             |
| لأبي داود السجستاني (۲۷۵)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤ _ السنن             |
| مُرَّدِ الْمُعَادِّدُ الْمُعَادُ الْمُعَادُّدُ الْمُعَادُّدُ الْمُعَادُّدُ الْمُعَادُّدُ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّدُ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّدُ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُ الْمُعَادُّ الْمُعِلِّدُ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُ الْمُعَادُّ الْمُعِدُّ الْمُعَادُّ الْمُعِدُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُ الْمُعَادُّ الْمُعِلِّ الْمُعَادُّ الْمُعِلِي الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعَادُلُولُ الْمُعَادُولُ الْمُعَادُّ الْمُعَادُّ الْمُعِلِي الْمُعْمِلُولُ الْمُعَادُّ الْمُعَادُولُ الْمُعَادُولُ الْمُعَادُّ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعِلِي الْمُعْمِلُولُ الْمُعِلِي الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُول | ه ـ السنن             |
| للمقدسي (بعد ٣٥٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٦ ـ البدء والتاريخ    |
| للطبراني (٣٨٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٧_المعجم الكبير       |
| لأبي سليان الخطايي (٣٨٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٨ ـ معالم السّنن      |
| للحاكم النيسابوري (٥٠٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٩ _ مستدرك الصحيحين   |
| لشيرويه بن شهردار الديلمي (٥٠٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٠ ـ قردوس الأخبار    |
| للبغوي (١٦٥ ــ ٥١٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١١ _مصابيح السنّة     |
| لابن أثير الجزري (٦٠٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٢ ـ جامع الأصول      |
| لحيي الدين بن عربي (٦٣٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٣ ـ الفتوحات المكيّة |
| لابن طلحة الشافعي (٦٥٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١٤ ـ مطالب السَّوول   |

| لسبط ابن الجوزي (٦٥٤)                      | ١٥ ــ تذكرة خواصّ الأُمَّة   |
|--------------------------------------------|------------------------------|
| لابن أبي الحديد (٦٥٥)                      | ١٦ ــ شرح نهج البلاغة١٦      |
| للمنذري (٦٥٦)                              | ۷۷ _ مختصر سنن أبي داود      |
| لمحمد بن يوسف الگنجي الشافعي (٦٥٨)         |                              |
| وسف بن يحيى المقدسي الشافعي (بعد ٦٥٨)      |                              |
| لمحمّد بن أبي بكر القرطبي (٦٧١)            | ء<br>٢٠ ــ تذكرةالقرطبي      |
| لابن خلكان الإربلي (٦٨٩)                   | ٢٦ _وفيات الأعيان            |
| لمحيى الدين الطبري (٦٩٤)                   | ۲۲_ذخائر العقبي              |
| للحموثي الخراساني (٧٣٢)                    | <br>۲۳ ـ فرائد السمطين       |
| للخطيب التبريزي (٧٣٧)                      | مشكاة المصابيح٢٤             |
| للحافظ الذهبي (٧٤٨)                        | ۲۵ ـ تلخيص «المستدرك للحاكم» |
| لسراج الدين ابن الوردي (٧٤٩)               | ٢٦ _ خريدة العجائب           |
| ورواوي روي المان قيم الجوزية الحنبلي (٧٥١) |                              |
| لابن كثير الدمشقي (٧٧٤)                    | ۲۸ _ الفتن والملاحم          |
| للسيّد علي الهمداني (٨٧٦)                  | ۲۹ مودّة القربي              |
| لسعدالدين التفتازاني (٧٩٣)                 | ۳۰_شرح المقاصد               |
| لنورالدين الهيثمي الشافعي (٨٠٧)            | ٣١ ـ مجمع الزوائد٣١          |
| لنورالدين الهيثمي الشافعي (٨٠٧)            | ٣٢ _موارد الظمآن٣٢           |
|                                            | ٣٣ ــ الفصول المهمّة         |
| للسيوطي الشافعي (٩١١)                      | ٣٤ ـ العرف الوردي٣           |
|                                            | ٣٥ _ الأُغَّة الإِثنا عشر    |
| لعبدالوهّاب الشعراني (٩٧٣)                 | , 1104                       |
|                                            |                              |

| لأحمد بن حجر الهيثمي (٩٧٤)                                                                                                                                                                                | ٣٧ ــ الصواعق المحرقة                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| لأحمد بن حجر الهيثمي (٩٧٤)                                                                                                                                                                                | ۳۸ ــ الفتاوى الحديثية               |
| لابن حجر المكّي الهيثمي (٩٧٤)                                                                                                                                                                             | ٣٩ ـ القول المختصر في المهدي المنتظر |
| لعلاء الدين المتّق الهندي (٩٧٥)                                                                                                                                                                           | ٤٠ _كغز العيّال                      |
| لحسام الدين المتّق الهندي (٩٧٥)                                                                                                                                                                           | ٤١ ـ البرهان في أخبار صاحب الزمان    |
| لعلي القاري الحنني (١٠١٤)                                                                                                                                                                                 | ٤٢ ـ مرقاة المفاتيح شرح المصابيح     |
| لأحمد الدمشتي القرماني (١٠١٩).                                                                                                                                                                            | 28_أخبار الدول وآثار الأول           |
| . لمحمّد بن عبدالرسول البرزنجي (١١٠٣)                                                                                                                                                                     | 22_الإشاعة من أشراط السّاعة          |
| لأحمد بن علي المنيني (١١٧٣)                                                                                                                                                                               | ٤٥ ـ فتح المنّان شرح الفوز والأمان . |
|                                                                                                                                                                                                           |                                      |
| ///                                                                                                                                                                                                       | . 3050 - 2 - 10                      |
| / * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                   | الجزء الثاني:                        |
| لشمس الدين السفاريني (١١٨٨)                                                                                                                                                                               | ٤٦ ــ لوائح الأنوار الإلهيّة         |
| الشمس الدين السفاريني (١١٨٨)<br>يرسب المجهد الصبّان الشافعي (١٢٠٦)                                                                                                                                        | ٤٦ ــ لوائح الأنوار الإلهيّة         |
|                                                                                                                                                                                                           | ٤٦ ــ لوائح الأنوار الإلهيّة         |
| يرس المحقد الصبّان الشافعي (١٢٠٦)                                                                                                                                                                         | ٤٦ ــ لوائح الأنوار الإلهيّة         |
| يرسي المجهد الصبّان الشافعي (١٢٠٦)<br>يرسي المجهد الصبّان القندوزي (١٢٧٠)                                                                                                                                 | 23 ــ لوائح الأنوار الإلهيّة         |
| يرسي المجهد الصبّان الشافعي (١٢٠٦)<br>لسليان القندوزي (١٢٧٠)<br>للسيّد مؤمن الشبلنجي (بعد ١٢٩٠)                                                                                                           | 23 ــ لوائح الأنوار الإلهيّة         |
| السبيد الصبّان الشافعي (١٢٠٦)<br>السبيد مؤمن الشبلنجي (بعد ١٢٩٠)<br>الشيخ حسن الحمزاوي المصري (١٣٠٣)                                                                                                      | 23 ـ لوائح الأنوار الإلهيّة          |
| يرسي المجهد الصبّان الشافعي (١٢٠٦)<br>لسليان القندوزي (١٢٧٠)<br>للسيّد مؤمن الشبلنجي (بعد ١٢٩٠)<br>للشيخ حسن الحمزاوي المصري (١٣٠٣)<br>للسيّد محمّد صديق القنوجي (١٣٠٧)                                   | 23 ـ لوائح الأنوار الإلهيّة          |
| السيد عمد صديق الشافعي (١٢٠٠)<br>السيد مؤمن الشبلنجي (بعد ١٢٩٠)<br>الشيخ حسن الحمزاوي المصري (١٣٠٣)<br>الشيخ حسن الحمزاوي المصري (١٣٠٣)<br>السيد محمد صديق القنوجي (١٣٠٧)<br>الشهاب الدين الحلواني (١٣٠٨) | 27 ــ لوائح الأنوار الإلهيّة         |
| السيد عمد صديق الشافعي (١٢٠٠)<br>السيد مؤمن الشبلنجي (بعد ١٢٩٠)<br>الشيخ حسن الحمزاوي المصري (١٣٠٣)<br>الشيخ حسن الحمزاوي المصري (١٣٠٣)<br>السيد محمد صديق القنوجي (١٣٠٧)<br>الشهاب الدين الحلواني (١٣٠٨) | 27 ـ لوائح الأنوار الإلهيّة          |

## فتاوى أربعة من فقهاء المذاهب السنّية الأربعة في منكري المهديّ المنتظر ﷺ

في أوائل القرن العاشر الهجري ظهر شخص يدعى محمد الجونپوري فخدع بعض العامّة من أهل السنّة في بلاد الهند مدّعياً أنّه المهديّ المنتظر، وانخدع له جماعات من سذّج الناس، وبالتالي ارتفع صيت مهدويّته شيئاً فشيئاً، ممّا دعا أهل السنّة أن يستفتوا أربعة من علمائهم عن شخصيّة المهديّ، ومهدويّة الجونپوري طالبين منهم أن يدلوا برأيهم الشرعى في ذلك.

وللاجابة على هذا السوال استند المفتون على الأحاديث الدالة على علائم ظهور المهدي الموعود المنتظر، وحيث إن مدّعي المسهدوية المذكور لم تتوفّر فيه مميزات الامامة من جهة، ولم يقترن ظهوره بعلائم ظهور الامام المهدي، لذلك أفتوا ببطلان دعواه وحكموا عليه وعلى أتباعه بالكفر والارتداد والاعدام، لما سمعوا عنهم من الضلال والانحراف وتكفير المسلمين المعارضين لهم.

ونحن الآن نعتذر عن ذكر متون تلك الفتاوى \_بغيةً منّا للاختصار \_ونحيل من يريد مزيد الاطّلاع عن موضوع البحث في الردّ على منكري الامام المهديّ ومكذّبي الأحاديث المرويّة حول المهديّ، إلى كتاب «البرهان» للمتّقي الهندي (الباب الثالث عشر) في الردّ على محمد الجونبوري والدّي يحوي الفتاوى الباب الثالث عشر) في الردّ على محمد الجونبوري والدّي يحوي الفتارضة المذكورة أعلاه، فمن يقرأ تلك الفتاوى يتنبّه إلى حقيقة الأمور في معارضة علماء السنّة لمنكري الإمام المهديّ، حتى لا يخطىء في معرفة مهديّ الاسلام الحقيقي وتمييزه عن المهديّين الدجّالين في كلّ عصرٍ وزمان.

مهدي الفقيه إيماني الأصفهاني

رمضتان المبارك ١٤١٧ هـ



## (المجنوكين

| ٥     | مقدّمة الناشر                                                             |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٧     | أوّل من طرح قضيّة المهدي المنتظر على الاسلام                              |
| ۱٥    | ردود العلماء والمفكّرين السنّة على منكري                                  |
| ١٥    | المهديّ المنتظر ﷺ ، ومكذّبي الأحاديث المرويّة فيه                         |
|       | الأحاديث المرويّة حول المهديّ المنتظر ﷺ تمتاز بأعلى                       |
| ۱٩    | درجات الصحّة في الاسلام                                                   |
| ۲۱    | لفت نظر                                                                   |
| ۲٧    | حديث «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهليّة»                       |
| ٤٩    | أسامي رواة حديث «من مات ولم يعرف» والأحاديث المشابهة له                   |
| ٥١    | التحقيق حول الأحاديث الخاصّة بالامام المهديّ المنتظر ﷺ                    |
|       | رواة أحاديث الامام المهديّ الموعود المنتظر ﷺ من الصحابة في                |
| ٥٣    | مصادر أهل السنّة                                                          |
| ٥٧    | المعترفون بتواتر أحاديث المهدي المنتظر ﷺ وحتميّة صدورها                   |
| ٠. ٥٢ | المعترفون بصحّة أحاديث المهديّ المنتظر ﷺ وإمكانيّة الاحتجاج بها           |
| ٦٩    | المهدي على من أبناء فاطمة على بنت رسول الله علي الله المنافظ              |
|       | المهديّ الموعود المنتظر حسيني، أي من أبناء الإمام الحسين بن علي علي المعا |
| ٧٥    | وليس بحسني، أي من أبناء الامام الحسن بن على الله السي                     |

| المعترفون من علماء السنَّة بأن الامام المهدي الله من ذرِّيَّة فاطمة الزهراء عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| والامام الحسين بن علي ﷺ وان ولادته كانت في النصف من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| شعبان سنة ۲۵۵ هجرية۸۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شهادة أكثر من مائة وعشرين من علماء السنّة. بصراحة أو بصورة ضمنيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أنَّ الامام المهدي على ابن للامام الحسن العسكري ﷺ، وما يترتَّب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| على هذه الشهادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٥٩ تأليفاً من كتاب ورسالة ومقالة من قبل علماء أهل السنَّة ومفكّريهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| في الإمام المهدي الله الله المهدي الله الله المهدي المهدي الله المهدي المهدي الله المهدي الله المهدي المهدي المهدي المهدي المهدي المهدي المهدي المهدي المهدي الله المهدي ا |
| مدَّعوا المهدويَّة الدجَّالون ومن نُسبت إليهم المهدويَّة كذباً ١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من أنكر خروج المهديّ فقد كفر بما أنزِل على محمد ﷺ، ومن كذّب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المهديّ فقد كفر١٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| فهرس ٦٧ نصّاً حديثياً وتاريخياً وكالأملياً حول الامام المهديّ المنتظر ٧،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ذكرت في كتاب: «الإمام المهدي عند أهل السنّة» ١٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| فتاوى أربعة من فقهاء المذاهب السنيّة الأربعة في منكري المهديّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المنتظر عظ المنتظر علي المنتظر الله المنتظر الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |